# دراسات فلسفية وأخلاقية

### إعداد وتأليف

د. ماجد محمد زعلوك د. حمادة محمد سالمان

د. رشدى عبد الستار محمد

# محاضرات في س الفلسفة العامة

تاريخها وأعلامها وقضاياها

دكتور ماجد محمد زعلوك

# المقدمة

الحمد لله العلي الأعلى، الولي المولى، الذي خلق فأحيا، وحكم على خلقه بالموت و الفناء، و البعث إلى دار الجزاء و الفصل والقضاء نحمده ونؤمن به، و نثني عليه الخير كله، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا و من سيئات أعمالنا. و نستفتح بالذي هو خير ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلّهِ ٱلّذِي آلَزَلَ عَبْدِهِ ٱلْكِتَبَ وَلَمْ يَجْعَل لّهُمْ عِوجًا ۚ فَيِّمَا لِيُعنذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِّن لَدُنْهُ وَيُبَشِّرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجَمًا حَسَنًا ﴾ ويُبَشِّرَ ٱلمُؤْمِنِينَ ٱلّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجَمًا حَسَنًا ﴾ الكهف: ١- ٢]

أما بعد، فهذه محاضرات في الفلسفة العامة، وتعنى بدراسة المبادئ العامة التي تعرِّف القارئ نشأة الفكر الفلسفي، وتطور هذا الفكر في العصر الحديث مع التركيز على الموضوعات التالية:

- معنى مصطلح الفلسفة.
- مفهوم الفلسفة في الفكر اليوناني و الإسلامي والغربي.
  - خصائص الموقف الفلسفي.
    - نشأة الفكر الفلسفي.
- تصنيف العلوم الفلسفية لدى اليونانيين و الإسلاميين والغربيين.

- العلاقة بين الفلسفة و الدين.
  - تاریخ الحقب الفلسفیة:
    - ما قبل سقراط.
    - ما بعد سقراط.
  - مجالات البحث الفلسفي:
- مبحث الوجود.
- مبحث المعرفة.
  - مبحث القيم.
  - نصوص فلسفیة یونانیة (دراسة و تحلیل).

وقد راعيت في هذا الكتاب العبارة الرائقة و الأسلوب السهل في آن معًا، دعمًا للغة القارئ و تقريبًا لمأخذ الفكرة.

وأحب في البداية أن أشير إلى بعض الأفكار، هي:

أن رفض فكرة من الفِكر لا ينبغي أن يؤدي إلى رفض التفكير ذاته؛ لذلك فإن رفضنا لبعض الأفكار اليونانية لا ينبغي أن يؤدي بنا إلى رفض الفلسفة برمتها.

أن الوقوف من الفلسفة موقف الدارس المدقق بهدف الاطلاع على تجربة العقل البشري في تعرف الطبيعة و ما وراءها لا يعني بحال من الأحوال اعتناق أفكار الفلاسفة، أو الموافقة عليها.

أن الحكم على آراء الفلاسفة من غير المسلمين لا ينبغي أن يكون من خلال النصوص الشرعية؛ لأنهم لم يتعرفوها؛ ففي ذلك حيف غير خفي، وإنما ينبغي أن يكون من خلال العقل وحده، إلا أن العقل وحده يمكن أن يضل؛ فكان من الضروري الاهتداء بالوحي في طريق المعرفة العقلية؛ حتى لا يزيغ العقل عن الجادة، فيكون في طريق المعرفة العقلية، ومقارعة الحجج، و الاستدلال، ويكون دور العقل هو نتبع الأدلة، و مقارعة الحجج، و الاستدلال، و يكون دور الوحي هو تنبيه العقل إلى من الق الهوى، وعصمة العقل من الضلال؛ لذلك قال تعالى: ﴿ يُبَيِّنُ الله لَه لَكُمْ أَن تَضِلُوا فَالله يُكِلُ الله عَلِيم النساء: ١٧٦]

أنه لما كان صريح المعقول لا يمكن أن يتعارض مع صحيح المنقول؛ فإن استخدام العقل في تفنيد آراء الفلاسفة مع الاستهداء بهدي الوحي لابد أن ينفذ إلى قلب الحقيقة؛ فيكون في ذلك أبلغ دعوة إلى دين الله الحنيف، مع ملاحظة عدم تقديم العقل على النقل، وإنما النقل الصحيح قطعي الثبوت قطعي الدلالة مقدم في كل حال، فإنْ تَعَارض العقلُ و النقل ظاهرًا، أعمل العقل لدرك ما خفي عليه، حتى إذا أدركه صار متوافقًا مع النقل، أو أعمل في النص تفسيرًا إن لم يكن قطعي الدلالة، مع ملاحظة عدم الاعتساف، والرجوع إلى أقوال العلماء الثقات في كل ذلك.

أن الباحث المنصف لا يمكن أن ينكر أن العقيدة الإسلامية فيها الغناء، و أنها لم تترك شيئًا مما يعتمل في الصدور إلا بينت وجه الحق فيه درءًا للضلالة، وسدًا لسبل الهوى.

إن الغرض من هذا الكتاب هو الإجابة عن الأسئلة الملحة التي تدور في ذهن دارس الفلسفة لأول مرة، ألا وهي:

- ما الفلسفة ؟
- من بدأ التفلسف؟ وما أهم المدارس الفلسفية؟
  - لاذا الفلسفة؟
  - ما صورة الفلسفة؟

وهذه الأسئلة في ذاتها فلسفة، حيث إنها بحث في الماهية، بحث في العلل الأربعة كما حددها أرسطو، أعني علة المادة وعلة الصورة والعلة الغائية والعلة الفاعلية.

### ما الفلسفة؟

إن هذا السؤال كما يقول أحد الباحثين يتضمن مغالطة واضحة، حيث يسأل عن الفلسفة مُعَرَّفةً، وكأنها معروفة سلفًا للسائل والمسئول، "أو بلغة أخرى - وحسب معجم الفيلسوف الفرنسي المعاصر ميشال فوكو - ما هو المسكوت عنه؟ (Le non dit) في هذه الصياغة؟ إن المسكوت عنه يتمثل أساسًا في أن المتسائل يعتبر أنه باستطاعتنا أن نجد «تعريفًا جامعًا مانعًا» للفلسفة. ومن هنا تصبح الفلسفة متعالية على التاريخ، وكأنها لا تخضع للأبعاد الزمكانية، فيصبح الفلاسفة - وحسب لغة الفيلسوف المعاصر بول نيزان في كتابه «كلاب الحراسة» أخف من الملائكة...لا يخضعون لجاذبية الأرض قط. والمقصود أن الفلاسفة - وفقًا لهذا التصور - فوق البشر لا يتأثرون ولا يؤثرون، لا يفعلون في المجتمع ولا ينفعلون بالمجتمع، فالتعالي على التاريخ لا يسمح لهم بفهم الطابع الإشكالي للخطاب الفلسفي."(١)

إن هذا السؤال يحمل في طياته إشكالية كبيرة، ذلك أنه يفترض أن للفلسفة أصولًا ثابتة، وأنها خارج الزمان والمكان، وأنها لا نتأثر

<sup>(</sup>۱) سليم دولة – ما الفلسفة – دار نقوش عربية – تونس – بدون تاريخ - ص٠٢٠

بالأفراد ولا تؤثر فيهم، "وهذا يوقعنا في وثُوقية القول الواحد وفي دوغمائية (۱) الإيمان بالرأي الواحد، مما يخالف روح الفلسفة التي تقوم على تعدد الأقوال والمواقف، لا يمكن التخلص من هذه الوثوقية - في نظر سليم دولة - إلا بأشكلة سؤال «ما الفلسفة؟»، وهذه العملية لا تعني سوى تجريد الكلمة من ألف ولام التعريف، ليصبح...السؤال بصيغته الجديدة أكثر تعيينًا وإجرائية، فهو يخلصنا من وهم البحث عن تعريف ماهوي للفلسفة، وتعريف شامل للفكر الفلسفي، ويجعلنا نقتنع بأن كل تعريف للفلسفة لا يكون إلا نسبيًا ينطبق على فلسفة فيلسوف بعينه."(۱)

إنني أزعم غير مجانب للصواب أن فلسفة أفلاطون غير فلسفة أرسطو غير تلك المنسوبة لأفلوطين أو ابن سينا أو ابن رشد، فضلًا عن الفلاسفة المحدثين.

<sup>(</sup>۱) دوغمائية ودوجاطيقية أي عقدية. وقد أطلق الحداثيون هذا اللفظ يريدون به معنى الجمود العقدي في مقابل حرية الفكر. وقد أدرجت هذا النص بغير تغيير لا على سبيل الموافقة عل مدلولات هذا المصطلح بالنسبة للعقيدة، وإنما لأن المقام مقام حديث عن الفلسفة لا العقيدة.

<sup>(</sup>۲) مصطفى باحمر – من سؤال هيدجر إلى منهج فوكو – مقدمة كتاب «ما الفلسفة» لسليم دولة – ص ۸۰۷

ذلك كله يجعلنا نتساءل: كيف يمكننا أن نعيد صياغة هذا السؤال مرة أخرى؟ وكيف يمكننا إذن أن نصل إلى سؤال مُرضٍ يمكننا من تعريف الفلسفة لمن لا يعرفها؟

لكن لما كان هذا الكتاب موجهًا للمبتدئين، ولما كان الغرض منه تعريف الفلسفة؛ فلم يكن هناك بد من اتباع المنهج التقليدي في تعريف الفلسفة بأبرز تعريفاتها، وعرضها بأبرز سماتها.

وهذا السؤال في زيِّه التقليدي يتضمن عدة أسئلة ترمي إلى تعرف ماهية الفلسفة، تلك الأسئلة هي:

- ما أصل اسم الفلسفة؟ ومن سماها فلسفةً؟
  - ما تعریف الفلسفة؟
  - ما مباحث الفلسفة؟
    - ما تاریخ الفلسفة؟
  - ما أهم المدارس الفلسفية؟

### اسم الفلسفة:

لفظ الفلسفة «φιλοσοφία» لفظ يوناني مركب من «فيلو» بمعنى إيثار أو محبة و«سوفيا» بمعنى الحكمة. فيكون المعنى الحرفي للفظ فلسفة هو إيثار الحكمة أو حب الحكمة. والفيلسوف عندهم هو محب الحكمة «فيلوسوفوس».

وقد ذكر شيشرون أن فيثاغورث هو الذي وضع هذه اللفظة، فقال: "لست حكيمًا وإنما أنا محب للحكمة". ففيثاغورث كان أول من استخدم كلمة (الفلسفة) وأطلق على نفسه لقب الفيلسوف؛ لأنه اعتقد أنه "لا يوجد إنسان حكيم، وأن الله وحده هو الحكيم" وينسب إليه هيراكليديس البونطي في كتابه "عن توقف الحياة" أنه نطق بهذه العبارة في مدينة سيكيون (مدينة أهل فليوس) في أثناء نقاشه مع ليون الطاغية، وعلى إثر تلك المقولة بادر الناس إلى تسمية نقاشه مع ليون الطاغية، وعلى إثر تلك المقولة بادر الناس إلى تسمية الحكيم" Sophia، وتسمية المتخصص فيها باسم "الحكيم" Sophos إشارة منهم إلى بلوغه ذروة الفكر العقلي، على حين سمي الطالب الذي يدرسها باسم "الفيلسوف" على حين سمي الطالب الذي يدرسها باسم "الفيلسوف"

### تعريف الفلسفة عند اليونان:

توصف الفلسفة أحيانًا بأنها " التفكير في التفكير " أي التفكير في طبيعة التفكير و التأمل و التدبر، كما تعرف الفلسفة بأنها محاولة الإجابة عن الأسئلة الأساسية التي يطرحها العقل حول الوجود والكون.

أُولًا يجب التفريق من ناحية المبدأ بين التعريف وبين ماهية الشيء في ذاته، فتعريف الشيء يعني كيف يراه معرفه، وليس يعني كال ماهية الشيء في ذاته.

ولما كان الأمر كذلك فلست أرى الاقتصار على التعريف الموجز، وإنما ينبغي أن نتطرق إلى بعض السمات الأساسية التي تميز فلسفة كل فيلسوف بإيجاز إلى جانب تعريفه للفلسفة؛ حتى يمكن تعرف فلسفته بدرجة أعلى من الدقة.

### ﴿ أُولًا: سقراط:

كانت الفلسفة قبل سقراط Socrates مقتصرة على البحوث المادية، أما سقراط فإنه لما أيقن بعدم جدوى دراسة المسائل الطبيعية بالنسبة للبشر، شرع في دراسة مباحث الأخلاق، وكان يرى أن مجال بحثه «يشمل كل ما هو شرير أو خير تحت أسقف

منازلنا»(۱)

ففلسفة سقراط تنحصر في دائرة الأخلاق، وكان قد اتخذ لنفسه شعارًا كلمة قرأها في معبد دلفي، هي: «اعرف نفسك بنفسك» فقال عنه شيشرون: إنه أنزل الفلسفة من السماء إلى الأرض، أي أنه حول النظر من الطبيعة إلى النفس الإنسانية. (٢)

<sup>(</sup>۱) انظر: ديوجينيس اللائرتي – حياة مشاهير الفلاسفة – ترجمة وتقديم: إمام عبد الفتاح إمام – راجعه على الأصل اليوناني: محمد حمدي إبراهيم - المجلس الأعلى للثقافة – المشروع القومي للترجمة – ٢٠٠٦م- جـ١ – ص١٤٣٠ وقارن ملحمة الأوديسة لهوميروس – النشيد الرابع – البيت رقم (٣٩٢).

<sup>(</sup>۲) انظر: د/إبراهيم بيومي مدكور و أُربوسف كرم دروس في تاريخ الفلسفة – مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر – ١٩٤٦م – ص ٣١، ود/محمد غلاب – الخصوبة والخلود في إنتاج أفلاطون – سلسلة مذاهب وشخصيات -١٩٦٢م – ص ٨٩.

### < ثانيًا: أفلاطون:

ويهمنا في هذا المقام التركيز على ثلاثة من الفلاسفة الذين كان لهم أكبر تأثير في الفلسفة، وهم: أفلاطون وأرسطو وأفلوطين.

أما أفلاطون (Plato – Platon) (١) ٣٤٧: ٢٧ ق.م فلم يسلك منهج أستاذه في تضييق حدود الفلسفة وقصرها على النظر العقلي البحت وإبعادها عن كل ما يمت إلى الدراسات الطبيعية بصلة، وكذلك لم يجار الفلاسفة القدماء في قصرهم إياها على البحوث المادية، وإنما توسط في الأمر فأعاد إلى دائرة اختصاص الفلسفة بعض ما كان سقراط غالى في محوه، ولم يكتف بذلك بل اعتبرها – أي الفلسفة - «العلم المشرف على جميع العلوم»، وصرح بأنها هي العلم الحقيقي الأعلى القيم على جميع العلوم، وأن موضوعها ليس هو تلك المحسات الظاهرة التي لا نثبت على حالة واحدة عدة لحظات، وإنما موضوعها هو جواهر الأشياء، أو الكائن الحقيقي في كل شيء،

<sup>(</sup>۱) أفلاطون هو من أشهر فلاسفة المثالية في الفلسفة اليونانية القديمة. ومن المؤكد أنه كان ينتمي إلى أسرة أرستقراطية. وفي سن العشرين عرف سقراط ولازمه حتى إعدامه، كما أطلع على مذاهب هرقليطس وبارمنيدس عن طريق أقراطيلوس وهرموجين، وبعد موت سقراط سافر إلى ميجارا عند إقليدس أكبر تلاميذ سقراط: انظر: د/ أميرة مطر- معجم أعلام الفكر الإنساني - ص ٦١٣ وما بعدها.

وهو الفكرة أو النموذج أو المثال.(١)

و يعرف أفلاطون الفلسفة بأنها «علم الحقائق المطلقة الكامنة وراء ظواهر الأشياء» أو «البحث عن جواهر الأشياء أو جواهر الموجودات، وعن الجمال والانسجام المودعين في الكائنات واللذين ليس إلا الخير » أو هي «البحث عن حقيقة الحقائق أو عن سر التناسق العام في الكون» وهذه التعريفات تعكس لنا فلسفة أفلاطون ورؤيته للعالم، إذ إن أفلاطون يقسم العالم إلى عالمين: عالم مادي سفلي محسوس، وهو عالم المادة التي نتصف بالتغير الدائم، ومن ثم فلا مجال في هذا العالم للثوابت، والمثل لها عالمها الخاص، وما الحياة الدنيا وما فيها إلا أشباح لعالم المثل الذي هو الحقيقة وحده دون غيره.

<sup>(</sup>١) انظر: د/محمد غلاب – الخصوبة والخلود في إنتاج أفلاطون– ص٥٨٩.

## < ثالثًا: أرسطو<sup>(١)</sup>:

إذا انتقلنا إلى أرسطو Aristotle or Aristote إذا انتقلنا إلى أرسطو ق.م) نجده يعرف الفلسفة بأنها « علم المبادئ والعلل الأولى للوجود» أو «العلم بالموجود بما هو موجود» أي من حيث هو<sup>(۲)</sup>.

وأرسطو يقسم العلوم إلى ثلاثة أصناف، يقول: "هي إما أن تكون صنائع نظرية، وهي التي غايتها المعرفة فقط، وإما صنائع عملية، وهي التي العلم فيها من أجل العمل، وإما صنائع معينة في هذه ومسددة، وهي الصنائع المنطقية، وقد قيل أيضًا في كتاب البرهان: إن الصنائع المنظوية وجزئية، فالكلية هي التي تنظر في الموجود النظرية صنفان: كلية وجزئية، فالكلية هي التي تنظر في الموجود بإطلاق، وفي اللواحق الذاتية له، وهذه ثلاثة أصناف: صناعة الجدل، وصناعة السفسطة، وهذه الصناعة، وأما الجزئية فهي التي

<sup>(</sup>۱) ولد في اسطاغيرا من أعمال آسيا الصغرى، كتب في الطبيعة واليولوجيا والميتافيزيقا والمنطق والأخلاق والسياسة والفن والخطابة. وهو المعلم الأول، وهو أشهر فلاسفة اليونان على الإطلاق.

<sup>(</sup>٢) انظر: أرسطو، " ما بعد الطّبيعة"، أوّل مقالة الجيم، وابن رشد - تلخيص ما بعد الطبيعة - تحقيق د/عثمان أمين - شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر - ١٩٥٨م - ص ٥٣ ود/ إبراهيم صقر - مدخل إلى الفلسفة الإسلامية - ص ١٢.

تنظر في الموجود بحال ما. وقيل أيضًا هنالك أن الجزئية اثنتان فقط: العلم الطبيعي، وهو الذي ينظر في الموجود المتغير، وعلم التعاليم، وهو الذي ينظر في الكمية مجردة من الهيولي."(١)

وبالرغم من الحديث عن الفلسفة العقلية الخالصة عند أرسطو، فإن هذه الفلسفة لم تعتمد كلية على العقل في استخلاص المعارف، حيث اعتمد أرسطو على الحس<sup>(۲)</sup> كما اعتمد على الحدس<sup>(۳)</sup>إضافة

<sup>(</sup>۱) ابن رشد - تلخیص ما بعد الطبیعة - ص ۰۳.

<sup>(</sup>٢) الحس: هو "انطباع صور الأجسام في النفس من طريق الآلات المعدة لقبول تلك الصور وتأديتها إلى النفس بمناسبة كل واحدة من تلك الآلات، لما تُقبل عنه صورته "جابر بن حيان – الحدود – ضمن كتاب المصطلح الفلسفي عن العرب – د. عبد الأمير الأعسم – مكتبة الفكر العربي – بغداد- ١٩٨٢ م – ص١٨٤٠

والحس: "يطلق على المحسوس، ومنه "لا يوجد في العقل شيء لم يوجد من قبل في الحس" وهو شعار الحسيين والتجريبيين الذين ينكرون أن يولد العقل مزودًا بأفكار فطرية أو بسيطة "المعجم الفلسفى - ص٧٢.

والحس المشترك عند أرسطو والمدرسيين: القوة التي ترتسم فيها صور الجزئيات المحسوسة فتنسقها وتردها إلى موضوع بعينه. أخذ به المدرسيون وعدوه قوة هي مركز الحواس، وهي التي تحس في الحقيقة ": السابق نفسه.

وقال الجرجاني: "الحس المشترك هو القوة التي ترتسم فيها صور الجزئيات المحسوسة "الجرجاني التعريفات – ص١١٧٠. وانظر: كذلك الجرجاني – التعريفات – ص١١٧٠.

<sup>(</sup>٣) الحدس: "هو الإدارك المباشر لموضوع التفكير، وله أثره في العمليات الذهنية المختلفة، فيكون في الإدارك الحسي، ويسمى حدسًا حسيًا، ويكون أساسًا للبرهنة والاستدلال،

### إلى العقل(٣). والمعرفة عند أرسطو تسير في سلم التصاعد من المعرفة

ويسمى حدثًا عقليًا، فبالحدس ندرك حقائق التجربة، كما ندرك الحقائق العقلية، وبه نكشف عن أمور لا سبيل إلى الكشف عنها عن طريق سواه، وهو بهذا أشبه بالرؤية المباشرة والإلهام. عرفه ابن سينا وعده وسيلة للكشف عن الحد الأوسط، وعنى به ديكارت وعده سبيل الوصول إلى الحقائق البديهية "المعجم الفلسفى ص٧٠.

يقول الجرجاني: "الحدس سرعة انتقال الذهن من المبادئ إلى المطالب، ويقابله الفكر" الجرجاني - التعريفات ص ١١٢٠

"والحدسيات كل قضية صدق العقل بها بواسطة الحدس، كالعلم بحكمة صانع العالم لوجود الإحكام في صنعته":الآمدي – المبين في شرح ألفاظ الحكماء والمتكلمين – ضمن كتاب المصطلح الفلسفي عند العرب- د. عبد الأمير الأعسم- ص٣٤٢.

(٣) العقل: بوجه عام : ما يميز به الحق من الباطل والصواب من الخطأ . ويطلق على أسمى صور العمليات الذهنية بعامة ، وعلى البرهنة والاستدلال بخاصة . ويراد به أيضًا المبادئ اليقينية التي يلتقي عندها العقلاء جميعًا ، وهي مبدأ الهوية ، ومبدأ عدم التناقض ، ومبدأ العلمية . وقد قسم العقل من قديم إلى نظري ينصب على الإدراك والمعرفة . وعملي ينصب على الأخلاق والسلوك . وسماه اليونان "النوس"

والعقل عند المدرسين خاصة، ما يعين على التجريد واستخلاص المعاني الكلية، وهو وسيلة المعرفة، فيدرك الجزئي كما يدرك المعانى العامة.

وقد ذهب أرسطو إلى أن هناك عقلًا بالفعل وعقلًا بالقوة، فأحدهما فاعل والآخر منفعل، ولا يستغنى أحدهما عن الآخر: انظر: المعجم الفلسفي ص ١٢٠.

والعقل - كما يقول ابن سينا يطلق في الفلسفة على ثمانية معان، هي:-

العقل الذي ذكره أرسطو، وهو يعني ذلك العقل الذي هو غير العلم الذي يحصل بالاكتساب ويعني "التصورات والتصديقات الحاصلة للنفس بالفطرة."

العقل النظري: "وهو قوة للنفس تقبل ماهيات الأمور الكلية من جهة ما هي كلية"

الحسية إلى المعرفة العقلية إلى المعرفة الحدسية. (١)

ويولي أرسطو أهمية كبرى للمعرفة الحسية، حيث إنها هي الأساس الذي تستند إليه المعرفة العقلية، حيث تعتمد تلك الأخيرة على ما يعرف بالأوليات العقلية القائمة على التصور<sup>(۲)</sup> والتصديق<sup>(۱)</sup> وهو ما

العقل العملي: "وهو قوة للنفس هي مبدأ لتحريك القوة الشوقية إلى ما يُختار من الجزيئات من أجل غاية معلومة. "

العقل الهيولاني: "وهو قوة لنفس مستعدة لقبول ماهيات الأشياء مجردة عن المواد" العقل بالملكة: "وهو استكمال هذه القوة حتى تصير قوة قريبة من الفعل بحصول ما سماه (أي أرسطو) في كتاب البرهان عقلًا."

العقل بالفعل: "وهو استكمال النفس في صورة ما، أو صورة معقولة حتى متى شاء عقلها وأحضرها بالفعل"

العقل المستفاد: "وهو ماهية مجردة عن المادة مرتسمة في النفس على سبيل الحصول من خارج" العقول الفعالة: "وهي كل ماهية مجردة عن المادة أصلًا. فحد العقل الفَعَّال أما من وجهة ما هو عقل فهو أنه جوهر صوري، ذاته ماهية مجردة في ذاتها لا بتجريد غيرها عن المادة وعن علائق المادة، هي ماهية كل موجود، وأما من جهة ما هو عقل فعال، فهو أنه جوهر بالصفة المذكورة من شأنه أن يخرج العقل الهيولاني من القوة إلى الفعل بإشراقه عليه": انظر: ابن سينا الحدود - ضمن كتاب المصطلح الفلسفي عند العرب - د. عبد الأمير الاعسم- ص ٢٤١، ٢٤١، وانظر: كذلك الغزالي - رسالة الحدود - ضمن الكتاب السابق ص ٢٨٠٠.

- (١) د. مرفت عزت بالي- الاتجاه الإشراقي في فلسفة ابن سينا- ص ٢٠٨٠
  - (٢) التصور: سيكولوجيا: استحضار صورة في الذهن ويسمى أيضًا

عند مناطقة العرب والمدرسين: إدراك المفرد. (بمعنى الإدراك البسيط لمعاني الأشياء)

يسميه أرسطو بالعقل، ويفرق بينه وبين العلم الذي يحصل بالاكتساب عن طريق البرهان<sup>(٢)</sup>

والأوليات العقلية هي الأمور التي لا يمكن أن يبرهن أنها موجودة، وهي "قضايا صادقة أولية مباشرة أسبق من النتيجة و أعرف منها، هي سبب للنتيجة. "(٣)

- ج- عند المحدثين: المعنى الكلي المجرد: المعجم الفلسفي ص ١٤٥. ويعرفه الجرجاني بأنه: "حصول صورة الشيء في العقل، وإدراك الماهية من غير أن يحكم عليها بنفي أو إثبات ": الجرجاني- التعريفات - ص ٨٣٠.
- (۱) التصديق: سيكولوجيًا: توجه النفس إلى تأييد قضية أو رأي، وله درجات، أدناها الظن وأعلاها اليقين.
  - منطقيًا: إدراك النسبة بين طرفين": المعجم الفلسفي- ص٥٥٠.
- (٢) انظر: ابن سينا- الحدود ضمن كتاب المصطلح الفلسفي عند العرب- د. عبد الأمير الأعسم ص٢٤٠.
- و البرهان كما يعرفه أرسطو- هو: "قياس يقيني يفيد علم الشيء على ما هو عليه في الوجود بالعلة التي هو بها موجود إذا كانت تلك العلة من الأمور المعروفة لنا بالطبع ": ابن رشد تلخيص كتاب البرهان ت: د. محمود قاسم- راجعه، وأكبله، وقدم له وعلق عليه د. تشارلس بترورث، ود. أحمد عبد الجحيد هريدي- الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٨٢م ٣٨٠٠٠
- (٣) أرسطو التحليلات الثانية ترجمة أبو بشر متى بن يونس- ت: د. عبد الرحمن بدوي- منطق أرسطو – ج٢ – دار الكتب المصرية - ١٩٢٩م - ص٣١٣، ٣١٣، و د. عبد الرحمن بدوي – مقدمة كتاب البرهان لابن سينا - دار النهضة العربية- ١٩٦٦ – ط٢ – ص ١٣٠ وقارن أرسطو –

فهذه الأوليات لا تعرف بطريق البرهان، كما أن أرسطو يرفض نظرية التذكر التي قال بها أفلاطون"(١) وإلا كيف تكون فينا دون أن نعلم بها، مع أنها أدق من البرهان؛ لهذا يلتمس أرسطو مصدرها في قوة طبيعية للتمييز هي الإدراك الحسي... ويأخذ (أرسطو) في بيان نشأة الفكر عن الإحساس ودور الذاكرة والتجربة في تحصيل الكلي، فالكلي ينشأ من كثرة من الإدراكات المتشابهة، والعقل إنما يبدأ من الجزئي ليرتفع منه إلى الكلي، وإذن فمعرفة الأوائل أو للبادئ معرفة أولية مباشرة لأنها ليست مستنبطة من شيء آخر، بل المبادئ معرفوع نوع من العيان يسميه أرسطو باسم (العقل) يقول عنه: إنه مبدأ العلم... وهذه العملية ترجع في النهاية إلى ما يعرف عند أرسطو باسم الاستقراء.

الأخلاق إلى نيقوماخوس- ترجمه من اليونانية إلى الفرنسية بارتلمي سانتهلير- ونقله إلى العربية أ/أحمد لطفى السيد - مطبعة دار الكتب المصرية القاهرة - بدون تاريخ – جـ٧- ص ١٢٨.

<sup>(</sup>۱) يرى أفلاطون أن المعرفة ليست إلا تذكرًا، وهو ينسب نظرية التذكر هذه لسقراط، ومفاد هذه النظرية أن المعرفة ليست إلا تذكرًا، وهذا يقتضي زمنًا سالفًا تعلمنا فيه ما نحن الآن ذاكروه، وقد كان هذا التذكر يستحيل لو لم تكن أرواحنا قبل حلولها في الصورة البشرية كائنة في مكان ما: انظر: أفلاطون - محاورة فيدون - ضمن كتاب محاورات أفلاطون - ترجمة د. زكي نجيب محمود - مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر -١٩٦٦م - ص ١٣٧، وانظر: كذلك المبحث الثاني من هذا الفصل.

والمبادئ (أو الأوائل) تنقسم إلى نوعين: مبادئ مشتركة بين جميع العلوم، وهي البديهيات وأرسطو لا يضع ثبتًا بالبديهيات، وإنما يربطها جمعيًا - إلى حد ما - بمبدأ عدم التناقض، والنوع الثاني: مبادئ خاصة لكل علم، وهي الموضوعات، وتشمل الأصول الموضوعة والحدود (التعريفات)."(١)

<sup>(</sup>١) د. عبد الرحمن بدوي – مقدمة كتاب البرهان لابن سينا – ص١٣، ١٠٠.

### < رابعًا: أفلوطين<sup>(١)</sup>:

(۱) أفلوطين Plotinus or Plotin (۲۷۰-۲۰۶) : ولد في ليقوبوليس بمصر العليا. وبها تعلم القراءة والكتابة والحساب، ثم ارتحل منها إلى الإسكندرية حيث نتلمذ على أساتذتها ولازم أمونيوس ساكاس أحدى عشرة سنة، وفي روما أسس أفلوطين مدرسة انضم إليها الكثير من مختلف الشعوب والمهن. وقيل: إن الإمبراطور جالبان والإمبراطور سالونين كانا من بين تلامذته. ولقد تميزت هذه المدرسة باجتماع صفوة المثقفين فيها، وبطابعها الروحي التطهري العميق، الأمر الذي جعل منها محفلًا دينيًا وثنيًا يقف موقف المعارضة الشديدة من الدين المسيحي الجديد، ويقدم لأتباعه دينًا فلسفيًا يحل أقانيمه الثلاثة: الواحد والعقل والنفس، محل الثالوث الأقدس المسيحى الأب والابن والروح القدس. ولم يبدأ أفلوطين الكتابة إلا بعد سن الخمسين، وجاءت كتاباته على هيئة رسائل... وكان قوام هذا التعليم شرحًا على نص لأفلاطون، أو أرسطو، أوقضية رواقية، أو ردًا على فكرة غنوصية، وقد بلغ مجموع رسائله أربعًا وخمسين رسالة، قسمها تلميذه فورفوريوس بعد وفاته إلى ستة أقسام، وضع في كل قسم منها تسع رسائل فسميت بالتساعيات (Enneades)، ونتناول التساعية الأولى الإنسان، والثانية والثالثة العالم المحسوس، والرابعة النفس، والخامسة. العقل، والسادسة أو الأخيرة الوجود أو العالم العلوي. وتدور التساعيات حول فكرة رئيسة هى فكرة وحدة وجود صدورية، وأفلوطين يصور العالم كنوع من الفيض التدريجي للحياة الإلهية تنبثق أصلًا عن الواحد. ويعرف مذهب أفلوطين بأنه تفسير للوجود بحسب مبدأ الصدور.. ولقد ذاعت فكرة الصدور عند المسلين والمسيحيين في القرون الوسطى فيما بعد، وهي فكرة تكونت كنتيجة لتصور مذهب أفلاطون في الأكاديمية، وكنتيجة لتعاليمها الشفوية، وربما جاءت بتأثير نظرية الوسائط الغنوصية: انظر: د. محمد

أما أفلوطين فيرى أن الفلسفة هي (البحث عن الوحدة).

ويرسم لنا طريق الوصول إلى المعرفة، وهو - كما يراه - التجرد عن كل المحسوسات والانعتاق من الرذائل، ورد الكثرة إلى الوحدة. يقول: إن النفس "إن أرادت أن ترى هي بذاتها وما هي لا

على أبو ريان نخبة من الأساتذة المصريين – معجم أعلام الفكر الإنساني تصدير د. إبراهيم مدكور- الهيئة المصرية العامة للكتاب- ١٩٨٤م – ص٦٢٣: ٥٦٢٥.

وأفلوطين لم يعرف عند العرب باسمة الصريح وهو أفلوطين أو أفلوطينوس" وإن أمكن استشفافه من أثبات "أسماء فلاسفة طبعيين (كما ورد في الفرست لابن النديم، ص٣٥٧ - س١٥ - طبع مصر هكذا: فلوطينس)، ولكن دون أي إيضاح آخر، بل عرفوه بكنية، هي: (الشيخ اليوناني). وكان أول من تنبه إلى أن الشيخ اليوناني هو أفلوطين هو هاربريكر في تعليقاته على ترجمته الألمانية لكتاب الملل والنحل للشهرستاني، ووافقه على هذا الرأي رينان مع شيء من التحفظ، ودبتريصي بغير تردد، وأخيرًا روزنتال" وقد ذكره عدد من المؤرخين باسم الشيخ اليوناني، منهم أبو سليمان السجستاني، وابن حزم، ومسكويه. ثم خلطوا مع ذلك أخباره فجعلوه صاحبًا لذيوجانس الكلبي. "وهم من ناحية أخرى لم يعرفوا له كتابًا فيذكروه. فكتابه التساعات (Enneades) قد لخصت- مع تغيير التريتب وتوسّع في النص ابتغاء الإيضاح - منه أجزاء من (التساعات) الرابعة والخامسة والسادسة، وتألف من هذه الخلاصة الممزوجة كتابُ أطلق عليه اسم (أثولوجيا أرسطاطاليس). ومن هذا يبدو أنه نسب إلى أرسطوطاليس. كما انتزعت منه فصول أخرى أصبحت باسم رسالة في العلم الإلهى للفارابي والشذرات الأخرى وضعت باسم (الشيخ اليوناني) انظر: د. عبد الرحمن بدوى – أفلوطين عند العرب دار النهضة العربية ١٩٦٦ – ط٢ – ص١، ٢وما ىعدھما.

ترى إلا بالاتحاد، ولا نتوحد إلا بكونها أمرًا قائمًا في الوحدة. فإنها تكاد تظن ما تبحث عنه منفلتًا منها؛ لأنها لا تختلف في ذاتها عما تعرفه. ومع ذلك فإن من كان شأنه أن يبحث بحثًا فلسفيًا ينبغي له أن يسير على هذا المنهج. وما دام موضوع بحثنا هو الواحد، وكنا ندقِّق النظر في أصل الأشياء كلها أعنى الخير والأول، وجب ألا نبتعد عن جوار الأوليات هابطين إلى أسافل الأشياء بل ينبغي للباحث إذا مضى نحو الأوليات أن يجرد ما كان عليه في ذاته من الحسيّات، وهي أقصى الأشياء سفلًا، وينعتق من كل رذيلة ما دام يسعى لإدراك الخير محضًا. ثم ينبغي له أن يرتقي إلى الأصل فيه على ما كان عليه في ذاته، ويرد هذه العناصر الكثيرة التي يتألف منها إلى أمر واحد لأن من شأنه أن يشاهد الآن الأصل والواحد. ينبغي له إذًا أن يسلم نفسه للروح ويثبتها فيه، حتى إذا تيقظت نتلقى ما يشاهد الروح، فبالروح يشاهد الواحد."(١)

وهو يرى أن الفلسفة أشرف الأمور، وأن لها أجزاء مثل الطبيعة والأخلاق والجدل، وأن الجدل والحكمة أشرف أجزاء الفلسفة؛ لأن

<sup>(</sup>۱) أفلوطين – التاسوعات – تحقيق د/فريد جبر – مراجعة د/جيرار جهامي،ود/سميح دغيم – مكتبة لبنان ناشرون- بيروت – ط۱ – ۱۹۹۷م - التاسوع السادس – الفصل التاسع - ص ۲۹۰،۶۸۹

الفلسفة تستعين بهما في دراسة بقية الأجزاء، وهما متنزهان عن المادة. (١)

<sup>(</sup>١) انظر: السابق – التاسوع الأول – الفصل الثالث – ص ٦٩.

### مباحث الفلسفة:

إن التقسيم القديم للفلسفة يعمد إلى تقسيمها إلى قسمين:

الفلسفة الأولى، وهي ما سمي بالميتافيزيقا، وتعنى بالماورائيات، أي ما يجاوز حدود العالم الطبيعي، "ويرجع لفظ «ما بعد الطبيعة» إلى أحد أتباع أرسطو، وقد عني بترتيب كتبه، فوجد لواحد منها ثلاثة أسماء: هي الحكمة والفلسفة الأولى والعلم الإلهي؛ لاشتماله على ثلاثة مباحث كبرى: أولها: مبادئ المعرفة إطلاقًا، والثاني: الأمور العامة للوجود، والثالث: الألوهية رأس الوجود، وهي مباحث تشترك في أعلى درجات التجريد، وتؤلف علمًا واحدًا بهذا الاعتبار، يقع بعد الطبيعيات في الترتيب، فأطلق عليه هذا التابع اسمًا مأخوذًا من مكانه، وهو اسم إن لم يُجد شيئًا في التعريف بالمدلول، فإنه يضم أجزاءه ويوفر له وحده الموضوع اللازم للعلم،"(۱)

الفلسفة الثانية، أو الفلسفة الطبيعية (الفيزيقا) التي تفرعت منها علوم عديدة، وغرض هذه الفلسفة أن يتكلم الفيلسوف "في الأشياء اللازمة للأجسام الطبيعية، وهذه هي أسبابها وما يتبع الأمور

<sup>(</sup>۱) - يوسف كرم – الطبيعة وما بعد الطبيعة – المادة. الحياة. الله – دار المعارف بالقاهرة – ط۳ –بدون تاريخ - ص ١٣٣٠.

الطبيعية، ويتكلم فيما يظن أنه سبب، وفيما يظن أنه يتبع الأمور الطبيعة. فكلامه في الأسباب هو كلامه في الهيولي والصورة، وكلامه فيما يظن أنه سبب هو كلامه في العدم؛ لأن الفعل لا يمكن استئنافه إلا عن عدم. وليس كلامه في هذه الثلاثة الأشياء ليبين وجودها؛ لأن الصنائع الجزئية لا تببِّن أسبابَ الأمور، وإنما تبيِّنها صناعة الفلسفة الأولى. لكنه يتكلم فيها من أربعة أوجه. أحدها يتكلم فيها: ما هي؟ فيقول: إنها هيولى وإنها صورة وإنها عدم. ويتكلم فيها: كم هي؟ فيذكر عددها. ويتكلم فيها: ما حال بعضها عند بعض؟ فيقول: إن الهيولى موضوع، والعدم والصورة يتعاقبان عليه. ويتكلم فيها: ما هو السبب الذي بالذات، وما هو السبب الذي ليس بالذات؟ ويببّن أن السبب الذي بالذات هو الهيولى والصورة، والذي بالعرض هو العدم. أما كلامه فيما يتبع الأمور الطبيعية فهو كلامه في المكان والزمان والحركة. وأما كلامه فيما يُظن أنه تابع، فكلامه في الخلاء، وما لا نهاية. "(١)

إلا أن علوم الفلسفة كثيرة ومتنوعة يجملها الغزالي في أربعة أقسام: الرياضيات، والمنطقيات، والطبيعيات، والإلهيات. يقول:

<sup>(</sup>۱) أبو يعلى – التعليق على كتاب الطبيعة لأرسطو – ت: عبد الرحمن بدوي- الهيئة المصرية العامة للكتاب – ط1 - ١٤٠٤هـ/١٩٨٤م- جـ١ - ص٠١.

أما الرياضيات: فهي نظر في الحساب والهندسة، وليس في مقتضيات الهندسة والحساب ما يخالف العقل، ولا هي مما يمكن أن يقابل بإنكار وجحد. وهي نتناول مباحث الحساب والهندسة.

وأما الإلهيات: فأكثر عقائدهم فيها على خلاف الحق، والصواب نادر فيها. وتشمل البحث في أقسام الوجود وأحكامه، وفي سبب الوجود كله، وهو الله على، وفي صفات الله على، وفي أفعاله، ونسبة الموجودات إليه، وفي كيفية وجود الموجودات منه على.

وأما المنطقيات: فأكثرها على منهج الصواب، والخطأ نادر فيها، وإنما يخالفون أهل الحق فيها بالاصطلاحات والإيرادات، ودون المعاني والمقاصد؛ إذ غرضها تهذيب طرق اللاستدلالات، وذلك مما يشترك فيه النظار.

وهي نتناول دلالة الألفاظ، والمعاني الكلية واختلاف نسبها وأقسامها، وتركيب المفردات وأقسام القضايا، وتركيب القضايا لتصير قياسًا، وبيان صورة القياس وأشكاله وضروبه، والقول في القياسات الاستثنائية (القياس الشرطي المتصل والمنفصل)، وقياس الخلف والاستقراء والتمثيل والقياسات المركبة، ثم أخيرًا لواحق القياس والبرهان، وتشمل المطالب العلمية وأقسامها، وتعني الأسئلة التي تقع في العلوم، وهي أربعة:

- ١) مطلب (هل): وهو السؤال عن (وجود) الشيء.
  - ٢) مطلب (ما): وهو سؤال عن (ماهية) الشيء.
- ٣) مطلب (أي): وهو سؤال عن (فصل) الشيء الذي يفصله عن شيء يشاركه في جنسه.
  - ٤) مطلب (لم): وهو طلب (العلة).

كما تشمل أقسام البرهان، وهي: برهان (لم) الذي يفيد علة وجود الشيء، وبرهان (إن) الذي يفيد علة التصديق بالوجود، وتشمل الأمور التي عليها مدار العلوم البرهانية، وهي أربعة: الموضوعات، والأعراض الذاتية، والمسائل، والمبادئ، وتشمل أخيرًا شروط مقدمات البرهان، وهي أربعة: أن تكون صادقة، وضرورية، وأولية، وذاتية.

وأما الطبيعيات: فالحق فيها مشوب بالباطل، والصواب فيها مشتبه بالخطأ، فلا يمكن الحكم عليها بغالب ومغلوب.

ونتناول ما يعم سائر الأجسام وهي أربعة: الصورة والهيولى والحركة والمكان، وحكم البسيط من الأجسام ومنه ما لا يقبل الكون والفساد كالسماويات ومنه ما يقبل الكون والفساد كالعناصر بأنواعها، كما نتناول المركبات والممتزجات، والنفس النباتي والحيواني والإنساني، وكذلك ما يفيض عن النفوس من العقل

الفعَّال وتشمل عشرة أمور:

- ١) دلالة النفس على العقل الفعال.
- ٢) كيفية حصول العلوم في النفس.
  - ٣) السعادة.
  - ٤) الشقاوة.
  - ٥) سبب الرؤيا الصادقة
    - ٦) أضغاث الأحلام.
  - ٧) معرفة سبب الغيب في اليقظة.
- ٨) سبب رؤية الإنسان في اليقظة صورًا لا وجود لها.
  - ٩) في أصول المعجزات والكرامات.
    - ١٠) مسألة النبوة وضرورتها. (١)

ويقول الغزالي: إن العلم الحِكْمِيّ (يعني الفلسفة) ينقسم إلى قسمين: أحدهما: ما يعرف به أحوال أفعالنا، ويسمى (علمًا عمليًا)، وفائدته أن ينكشف به وجوه الأعمال التي تنظم مصالحنا في الدنيا، ويصدق لأجله رجاؤنا في الآخرة.

<sup>(</sup>۱) - أبا حامد الغزالي - مقدمة تهافت الفلاسفة المسماة «مقاصد الفلاسفة» - ت: د/ سليمان دنيا - دار المعارف بمصر - ١٩٦١م - ٣٢،٣١ بتصرف.

والثاني: ما نتعرف فيه أحوال الموجودات لتحصل في نفوسنا هيئة الوجود كله في ترتيبه كما تحصل الصورة المرئية في المرآة، ويكون حصول ذلك في نفوسنا كمالًا لنفوسنا، فتكون في الحال فضيلة وفي الآخرة سببًا للسعادة، ويسمى علمًا نظريًا.

وكل واحد من هذين العلمين ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

أما العملي فأقسامه كما يلي:

العلم بتدبير المشاركة التي للإنسان مع الناس كافة، وهذا علم أصله العلوم الشرعية وتكمله العلوم السياسية المذكورة في تدبير المدن وترتيب أهلها.

علم تدبير المنزل، وبه يعلم وجه المعيشة مع الزوجة والولد والخادم، وما يشتمل المنزل عليه.

علم الأخلاق، وما ينبغي أن يكون الإنسان عليه ليكون خيِّرًا فاضلًا في أخلاقه وصفاته.

وأما العلم النظري فأقسامه الثلاثة هي:

العلم الإلهي أو الفلسفة الأولى. وهو يبحث الأمور المعقولة البريئة عن المادة وعن التعلق بالأجسام المتغيرة المتحركة كذات الله، وذات العقل، والوحدة، والعلة، والمعلول، والموافقة، والمخالفة،

والوجود، والعدم، ونظائرها.

العلم الرياضي والتعليمي، أو العلم الأوسط. ويبحث في الأمور المعقولة المتعلقة بالمادة، ولكن يمكن تحصيلها في الوهم بريئة عن مادة معينة، كالمثلث والمربع والمدور.

العلم الطبيعي أو العلم الأدنى. ويبحث في الأمور المعقولة المتعلقة بالمادة، ولا يمكن تحصيلها بريئة عن مادة معينة، كالإنسان والحيوان والنبات والمعادن، وسائر أنواع الأجسام.(١)

ويضيف ابن رشد قسم ثالث إلى القسم النظري والقسم العملي، ألا وهو قسم العلوم المعينة، وهي الصنائع المنطقية. (٢)

<sup>(</sup>١) انظر: أبو حامد الغزالي -مقاصد الفلاسفة - صص: ١٣٧:١٣٤.

<sup>(</sup>۲) انظر: ابن رشد –تلخیص ما بعد الطبیعة – ت: د/ عثمان أمین – شرکة مکتبة ومطبعة مصطفی البابی الحلبی وأولاده بمصر – ۱۹۵۸م – ص۲،۱۰۰

### \* تاريخ الفلسفة:

إن الحديث عن تاريخ التفلسف ليس بالأمر الهيّ َن. وهو يجرنا للإجابة عن سؤالين مهمين، هما: من بدأ التفلسف؟ وما أهم المدارس الفلسفية؟

# ◄ من بدأ بالتفلسف؟

هناك خلاف بين في مسألة نشأة الفلسفة. فهناك آراء تنسبها إلى اليونان، وآراء أخرى تنسبها إلى غيرهم، وإلى من سبقوهم في سلم الحضارة.

يقول ديوجينيس اللائرتي هناك من يقول إن بداية دراسة الفلسفة وجدت بين البرابرة (الأجانب)، ويذهب هذا الفريق إلى أنها بدأت عند الفرس (المجوس)<sup>(1)</sup>، أو عند البابليين و الآشوريين (الكلدانيبن)، أو عند نساك الهنود (الحكماء العراة)، أو عند

<sup>(</sup>۱) بدأ تاريخ المجوس بزرادشت الفارسي كما يخبرنا هرمودوروس الفيلسوف الأفلاطوني، وذلك قبل ميلاد السيد المسيح عليه السلام بنحو ٢٥٠٠عامًا.

المصريين القدماء الذين جعلوا هيفايستوس<sup>(۱)</sup> ابنًا لرب النيل، وزعموا أن الفلسفة بدأت على يديه.<sup>(۲)</sup>

إن ديانات العالم القديم كثيرة ومتعددة لا تكاد تقع في مرمي الحصر. والعقائد التي اعتقدها البشر من لدن آدم حتى ظهور الديانات السماوية التي وصلت كتبها إلينا (أعني اليهودية والمسيحية والإسلام) كثيرة ومتنوعة. منها ما هو تحريف لديانة سماوية، ومنها ما هو تطبيق لنظرية فلسفية، ومنها ما ظهر لغرض سياسي أو هدف اقتصادي أو اجتماعي، وغير ذلك.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> انظر: ديوجينيس – حياة مشاهير الفلاسفة - جـ۱ – ص٢٩٠.

#### • المصريون القدماء:

إن المتبع لهذه الديانات وتلك العقائد يجدها تحوي إشارات كثيرة تمت إلى الحكمة بشكل أو بآخر؛ حيث إنها كانت محاولات لتفسير الوجود بعيدًا عن الوحي، فعلى سبيل المثال نجد فكرة النور عند المصريين القدماء، حيث قالوا: إن النور (أو الشمس) هو مصدر الحياة في هذا الكون، وكان "آتون" اسمًا للشمس التي عبدها إخناتون (۱) وزعم أنها خالق كل شيء، وعنها صدر كل شيء، فقد جاء في إحدى أنشودات الملك إخناتون أمام آتون ما يلى:

- أنت تشرق بجمالك يا آتون الحي يا رب الأبدية.

.....

- أشعتك تحد بالبصر كل واحد من مخلوقاتك.

- ولونك الملتهب يجلب الحياة إلى قلوب البشر.

- عندما تملأ بحبك الأرضين.

- إيهِ أيها الإله الذي سوى نفسه بنفسه.

<sup>(</sup>۱) انظر: حسن نعمة – موسوعة ميثولوجيا وأساطير الشعوب القديمة، ومعجم أهم المعبودات القديمة – دار الفكر اللبناني بيروت – ١٩٩٤م – ص٥٥٠

- خالق كل أرض.
- وبارئ كل من عليها.
- حتى الناس وكل قطعان الماشية والغزلان.
  - وكل الأشجار التي تنمو فوق التربة.
    - فإنها تحيا عند ما تشرق عليها
  - وأنت الأب و الأم لكل من خلقته.
- وعندما تشرق فإن عيونهم ترى بواسطتك.
  - إن أشعتك تضيء كل العالم.
  - وينشرح بسبب رؤيتك كل قلب.
    - .....
- عندما كنت لا تزال وحيدًا (لا شيء غيرك).
- آلاف الألوف من الأنفس موجودة فيك لتحفظها حية.
  - لأن مشاهدة أشعتك هو نفس الحياة في المعاطس(١).

<sup>(</sup>۱) هنري بريستيد – فجر الضمير – ترجمة: د. سليم حسن - الهيئة المصرية العامة للكتاب –مكتبة الأسرة ۲۰۰۰ – سلسلة المصريات – ص ۳۰۹ – ۳۱۱.

فنجد في هذا النص وفي غيره إشارات لم ترق إلى مرتبة النظرية – عن فكرة صدور العالم عن نور الخالق، وهي فكرة فلسفية تحاول تفسير الوجود، وقد عبد المصريون الشمس "واعتبروها بداية العالم، وقالوا بأن الفرعون عندما يموت يصعد إلى الشمس حيث يتمتع بالخلود معها، كما قالوا بأن العدالة والحق والحكمة والنور هي مظاهر لإله واحد يتمثل بالشمس، ومن هنا كرموا الشمس، وقال الفرعون المصري تحوتمس الثالث بأنه هو الشمس، وهكذا كتب على مدخل الهيكل في مدينة عُبو: «أنا الشمس الذي صنع كل شيء، ولم يُصنع المشيء إلا به، إنه أب الأشياء خالق الحياة والنور»."(١) أما في البلاد الآشورية والبابلية، فقد عُبدت الشمس رغم اختلاف التسمية، وكانت الشمس لديهم تمثل إله الحكمة والعدالة (٢).

وقد زعم المصريون القدماء أن المادة هي المبدأ الأول، وأن الشمس والقمر إلهان يحملان اسم أوزوريس وإيزيس على التوالي، وجعلوا الجعران والتنين والصقر وكائنات أخرى رموزًا للآلهة طبقًا لما يرويه مانيثون في كتابه «موجز النظريات الطبيعية» وهيكاتيوس في الجزء الأول من مؤلفه عن الفلسفة المصرية. كما أنهم أقاموا التماثيل

<sup>(</sup>١) حسن نعمة - مثيولوجيا وأساطير الشعوب القديمة - ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: حسن نعمة مثيولوجيا وأساطير الشعوب القديمة - ص٥٠٠.

والمعابد لهذه الحيوانات المقدسة؛ لأنهم لم يتوصلوا إلى الشكل الحقيقي للإله. فضلًا عن أنهم ذهبوا إلى أن الكون مخلوق، وأنه سوف يفني، وأنه على شكل كرة، وكذا قالوا إن النجوم من نار. و قالوا إن النفوس تبقى بعد الموت ثم تنتقل إلى أجساد أخرى. وفسروا جميع الظواهر الطبيعية بتفسيرات فيزيقية. كما سنوا القوانين المتعلقة بالعدالة، ونسبوا هذه القوانين إلى الإله هرميس. كما أنهم ألهوا الحيوانات النافعة للإنسان. وزعموا أنهم هم الذين ابتكروا الهندسة والفلك والحساب.(١)

(١) انظر: ديوجينيس - حياة مشاهير الفلاسفة - جـ١ - ص٣٦،٣٥٠

#### • الهرمسية:

هناك من يرجع أصول الفلسفة إلى الهرمسية، وهي كعلوم وفلسفة دينية ترجع إلى مجموعة من الكتب والرسائل تنسب إلى هرمس المثلث بالحكمة الناطق باسم الإله كما يزعم أصحابه، وأحيانًا يقدم على أنه هو نفسه إله؛ ولذلك كانت تعتبر تلك المؤلفات وحيًّا إلهيًّا عندهم.

## أ- آراء هرمس في المعرفة:

1- وجود المعاني العقلية وجود دائم في عالم العقل، والمعاني عندما تحصل في العقل البشري فإن ذلك يكون على سبيل التصوير والتمثيل. وذلك يشبه إلى حد بعيد نظرية المثل الأفلاطونية.

٢- ويرى كذلك أن المعرفة هي الهدف من الوجود.

٣- وهو مع ما سبق يعد العلم والمعرفة وسيلة وليست هدفًا، فهما وسيلة تجعل الفعل موافقًا للصواب.

٤- العقل المكتسب المضيء هو المعرفة بحقائق الأشياء.

٥- العلم يضع صاحبه في أشرف مرتبة.

٦- بالعلم تدرِكُ النفسُ مناسبتها لبارئها واتصالها به فتلتذ بذلك.

٧-لابد من الاهتمام بمعرفة الماهيات والحقائق دون الأعراض.

٨- يقول إن العلم يأتي من خارج الذات.

## ب- آراء هرمس في مسألة الوجود والخلق:

١- يقول بفكرة الفيض وبفكرة ترتيب الموجودات.

٢- يقول بوحدة مصدر الحياة والمعرفة، ألا وهو العقل.

٣- النفس جوهر من نفحة الخالق، وهي التي تدبر الأفلاك وتعطيها الأنوار الصافية الشريفة، وما دونها لا حياة لها إلا بها. فكأنها هي الموصل للحياة وللمعرفة معًا.

٤- يقول بفكرة الاتصال التي هي الأصل في انتقال الفكر والإرادة
 والحركة والحياة.

٦- يرى أن الحركة هي الحياة إلى جانب الفكر و الإرادة.

٧- وهو يرى أن أصول المخلوقات أربعة، هي: النار والهواء والماء والماء والتراب وأن حركة هذه العناصر (أو حركة الكون) هي حركة هيام وموت لا حركة عقل وحياة. وهي تتحرك بالطبع.

٨- وهو يرى كذلك أن القول بأصول المخلوقات السابق ذكرها لا يعني أن الكائنات الحية لا نتكون إلا من تركيب تلك العناصر فتكون حياة حياة وعقلًا؛ إذ كيف تكون الأشياء الميتة الجاهلة هي سبب الحياة و العقل؟

9- وهو لا يصرح برتبه العدم الأمر الذي يكاد يشي بقوله بأزلية المادة، فيكون الخلق عنده هو مجرد تجمع للعناصر الأزلية، ثم بعد ذلك تدب فيها الحياة والعقل بفعل النفس الروحانية، وهو عين كلام أفلاطون في هذا الشأن.

١٠ وهو يقول بالتوحيد، ويرى أن الشرك من المهلكات. وهذا هو الذي دفعه إلى القول بالفيض.

11- وهو يقول بالثواب والعقاب الأخروي، و أن ذلك تابع لحال النفس في الدنيا.

غير أن البحث العلمي الحديث (دارسة فيستوجير خاصة) أثبتت بما لا يقبل الشك أن تلك المؤلفات ترجع في جملتها إلى القرنين الثاني والثالث للميلاد، وأنها كتبت في الإسكندرية - وهي نفس الفترة التي سيطر فيها الفكر الأفلوطيني، ونفس المكان كذلك - من طرف أساتذة يونانيبن، أو من طرف أساتذة قبطيين يعرفون اليونانية، وأنها مستمدة في جانبها الفلسفي الديني من الفيثاغورية الجديدة والأفلاطونية المحدثة، وفي جانبها العلمي (التنجيم خاصة) مما انتقل إلى مصر من العلوم الكلدانية عندما كانت تحت السيطرة الفارسية، أما الكيمياء الهرمسية، فهي مزيج من الكيمياء النظرية اليونانية ومن صناعة الذهب المصرية، هذا بالإضافة إلى تأثرها بالزرادشتية و العلوم

السحرية. فكل المعلومات الواردة عن هرمس وكتاباته وآرائه كلها معلومات ظنية لا ترقى إلى اليقين؛ مما ينفي بشكل قاطع أن تكون الهرمسية هي بداية التفلسف.

#### • الهنود القدماء:

وهناك من يرجع أصل التفلسف إلى الهنود القدماء، والآراء الواردة عن الهنود القدماء كالتالي:

### آراء أصحاب مرحلة الفيدا: الأوبانيشاد:

ونتضح آراء أصحاب تلك المرحلة في النقاط التالية:

القول بوحدة الوجود.

الاتحاد يعنى أن يتحد الإنسان بالبراهمان، و لا يكون ذلك إلا بالتطهر من الجسد والتأمل والمعرفة.

التأمل لا يعني إعمال العقل، وإنما يعني تصفية النفس بإيقاف العقل عن الحركة، وإيقاف الحواس، فتوقيف العقل يعني التأمل في المطلق، وتحرير العقل من كل فكرة ومن كل قيد، وهدوء الفكر هو السبيل إلى ذلك. و هذه هي الفكرة المسماة (قوس الأوبانيشاد العظيم).

الزهد يعني التحرر من كل الرغبات، و عندها يصبح الفاني خالدًا فيصل إلى براهمان.

التناسخ يعنون به أن الذين يتمتعون بسلوك جيد سيدخلون رحمًا

جديدًا، إما رحم براهمان أو رحم كساتريا، أو رحم فايسيا. وهو ما يسمى بالتحرر أو الانعتاق، ويكون عن طريق التطهر والتأمل، لكن من يتمتعون بسلوك شائن سيدخلون رحمًا منحطًا، إما رحم كلب أو رحم خنزير أو رحم أحد المنبوذين (كاندالا).

# مرحلة الأناشيد (العصر الملحمي):

الإله عندهم واحد, ولكنه بأشكال متعددة، بل إنه يحتوي على آلهة وأرباب الكيانات المتعددة، وهو لا متناهي، وهو نور، وهو الشكل الكلي.

هو في كل شيء ومتحد بكل شيء. هو مصدر كل الكائنات.

فالإله عندهم هو مصدر المخلوقات كلها، و هو مصدر الآلهة و الحكاء كذلك.ويلاحظ التطابق بين تلك الأفكار وفكرة الصدور أو الفيض الأفلوطينية.

والمعرفة هي الوصول إلى الحقيقة وتعرف الأمور السابق ذكرها.

ووسيلة المعرفة هي التأمل. والتأمل يعني التركيز على الرب دون غيره. ومدخلها التخلق بالأخلاق الحميدة، واعتزال جمهور الناس، والإخلاص لمعرفة الروح، والتبصر حتى نهاية معرفة الفيدا.

#### البوذية:

البوذية نسبة إلى بوذا، وهي فلسفة هندية تقوم على التأمل والتفكير الذي يصل بالإنسان إلى الخلاص والانعتاق، وبلوغ النيرفانا، وهي نوع من النعيم الفكري، أو الفردوس العقلي يصل إليه كل من الإنسان الذي يمعن في التأمل حتى يصل إلى الصفاء الذهني الذي تفنى عنده أناه فيتصل بالعقل، ويتخلص من قانون الكارما، ومن أهم أفكارهم ما يلى:

أن الجهل هو سبب الألم وجذره؛ لأنه يتسبب في بقاء النفس أسيرة في البدن.

أن خلود الأنا في الولادات المتجددة هو الذي يولد الشقاء الدائم.

أن الحواس عندما نتصل بالمادة فإنها تولد التعلق بذلك العالم. مما يتسبب للإنسان في الألم. أما طريقة محو الألم فتكون بالتخلص من أهواء النفس الرديئة، و سلوك الطريق المقدس ذي الشعب الثمان.

بالرغم من تصريح بوذا بأن الخلاص مرهون بإرادة الفرد ووعيه و استنارته، فإنه يعود ليؤكد على أهمية اتباع تعاليمه و أوامر تلاميذه الكبار.

يرى البوذيون أن كل الأشياء مصنوعة من جوهر واحد، ومع هذا

فهي مختلفة حسب الأشكال التي تتخذها تحت تأثيرات مختلفة.

يُرجع بوذا كل شيء إلى فكرة السببية.

يفرق بوذا بين المراتب المختلفة للرسل.

مرتبة الرسل السماوية أو الوحي.

مرتبة البودهيزتفا فهي مرحلة تشبه مرتبة المريد السائر.

مرتبة البوذا وهي مرحلة ما بعد الوصول إلى النيرفانا أو الكشف عن الحقيقة.

أما في مسألة خلق الأفعال فيرى البوذيون ما يلي:

أن أعمال الإنسان هي التي تصنع نتائج الخير والشر.

يتضح من النصوص الواردة في إنجيل بوذا أنه لا يقول بوجود إلهين، إله الخير و إله الشر.

أما فكرة التناسخ فتعني انتقال الروح أو الأتمان حسب قانون الكارما، حيث نتعذب أرواح الأشرار في ولادتها الجديدة في طوائف منحطة، لكن الذين يتطهرون فيرتفعون تدريجيًا على درجات سلم الوجود حتى يحصلوا على خلاص الأنا من الوجود المادي.

أما الشيطان فهو "سيد الشهوات الخمس الخبيثة، وصانع الموت، وعدو الحقيقة. ولكنه لا يعدو أن يكون ذلك المخيف المزيّن للشرور الذي يتلفظ بالتهديدات الموحية.

#### • الزرادشتيه<sup>(۱)</sup>

(۱) هم أصحاب زرادشت بن يورشب الذي ولد عام ٥٩٨ أو ٥٩٩ ق. م وتوفى عام الله وأبوه من من الله والله والذي ظهر في زمان كشتاس بن لهراسب الملك. وأبوه كان من آذر بيجان.

زعموا أن لهم أنبياءً وملوكاً أولهم كيومرث، وكان أول من ملك الأرض، وكان مقامه باصطخر، ونزل الهند، وكانت له دعوة هناك. وفي فترة ظهور زرادشت كان ظهور بوذا في الهند وكنفوشيسوس في الصين، الإغريق. ويرى بعض المؤرخين أن زرادشت مصلح ديني، جاء من (ميديا). وأول من دان بديانته التي بشر بها هي السلالة الأجمينية والسلالة الساسانية وقد لفت حياته الأسرار والغموض والأساطير، وكان لأفكاره جذور عميقة في المعتقدات الشعبية الإيرانية. ويَدَّعي اتباعه أن زارا (وهو تخفيف اسم زرادشت) كان مخلصًا للإله (أهورامزدا). وقد تجلى له واضعًا بين يديه كتاب الإفستا (Avesta) مجمع العلم والحكمة: ويقول: الرازي أنه من أهل آذريجان، ظهر في أيام بشتاسف بن لهراسف. وادعى النبوة فآمن به بشتاسف وأظهر اسبديار بن بشتاسف دين زرداشت في العالم، وبين المجوس خلاف كثير إلا أن الكل يتفقون على أن الله تعالى حارب الشيطان ألوف السنين، ولما طال الأمر توسطت يتفقون على أن الله تعالى حارب الشيطان ألوف السنين، ولما طال الأمر توسطت يكم ويفعل ما يريد، وبعد ذلك عهد أن يقتل الشيطان. ثم أخذت الملائكة سيفهما منهما، وقرروا بينهما أنه من خالف منهما ذلك العهد قتل بسيفه، وهذا كلام غير لائق بالعقلاء أن يعتقدوه، لكن المجوس متفقون على ذلك.

انظر: حسن نعمة مثيولوجيا وأساطير الشعوب القديمة - ص ٦٣. وانظر كذلك: الرازي اعتقادات فرق المسلمين والمشركين – دار الكتب العلمية – بيروت – ١٤٠٢هـ - تحقيق محمد ت: د. سامي النشار – ص ٨٦، ٨٧، والشهرستاني – الملل والنحل – تحقيق محمد

يقوم جوهر تعاليمها على ثنائية مبدأين متضادين، هما: (مبدأ الخير ومبدأ الشر) أو (النور والظلام)، ويمثل هذين المبدأين إلهان كبيران هما: (أهورامزدا) و(أهريمان)، ويعد أهورامزدا في نظرهم مبدعًا لكل ما هو خير وحي، أما أهريمان فيمثل الشيطان على ما نعرفه في الديانات السماوية، وعلى هذا الأساس تصور الزرداشتية الحياة على أنها صراع دائم بين هاتين القوتين، وعند الموت يقاد الإنسان إما إلى الجنة والبقاء أو إلى جهنم. (١)

سيد كيلاني - شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر – 1۳۹٦هـ/۱۹۷٦م - جـ1 – ص٢٣٦ وما بعدها.

<sup>(</sup>١) حسن نعمة - ميثولوجيا وأساطير الشعوب القديمة – ص٦٤ بتصرف.

# ح تاريخ الحقب الفلسفية:

يرى ديوجينيس اللائرثي أن بداية الجنس البشري - وليس الفلسفة وحدها - هي في اليونان، وبالتالي فإن أي فضل يذكر في أي مجال لأية أمة فإنه يرجع في النهاية إلى اليونان. (١)

غير أن فيثاغورث - كما سبق - كان أول من استخدم كلمة (الفلسفة) وأطلق على نفسه لقب (الفيلسوف = محب الحكمة)؛ لأنه اعتقد أنه "لا يوجد إنسان حكيم، وأن الله وحده هو الحكيم"

أما كلمة السوفسطائيون Sophistai فكانت بمثابة تسمية أخرى تطلق على الحكاء من الناس، ولكنها لم تكن قاصرة على الفلاسفة وحدهم، بل على الحكاء من الناس؛ وعلى ذلك فعندما أثنى كراتينوس وهسيودوس وهسيودوس (=هسيود) في كتابه عن الأرخيلوخيين(۲) نجده يطلق على كل شاعر (=هسيود) في كتابه عن الأرخيلوخيين(۲) نجده يطلق على كل شاعر

<sup>(</sup>۱) انظر: ديوجينيس اللائرتي – حياة مشاهير الفلاسفة - ت: إمام عبد الفتاح إمام – راجعه على الأصل اليوناني محمد حمدي إبراهيم –المجلس الأعلى للثقافة – ٢٠٠٦م – م ١ – ص ٢٩٠٠

<sup>(</sup>٢) نسبة إلى أرخيلوخوس أعظم شعراء الهجاء عند الإغريق في العصر الكلاسي. ولقد رفع البعض مرتبة أرخيلوخوس إلى مرتبة هوميروس نفسه: محمد حمدي إبراهيم – هامش كتاب حياة مشاهير الفلاسفة ص٣٧٠.

منهما لقب سوفسطائي.

أما هؤلاء الذين كانوا يسمون عادة باسم الحكاء Sophoi فهم على النحو التالي:

طاليس، وصولون، وبرياندروس، وكليوبولوس، وخيلون، وبياس، وبيتاكوس، ويُضاف إلى هؤلاء: أناخارسيس من إسكيثيا، وميسون من خين، وفيريكيديس من سيروس، وإبيمنيديس من كريت، ويضيف البعض إليهم كذلك بيسستراتوس الطاغية.

أما فيما يتعلق بالفلسفة، فنجد أنها تسير وفق خطين أساسيين: يبدأ أولهما من أنكسيماندروس بينما يبدأ ثانيهما من فيثاغورث. فأما الأول فكان تلميذًا لطاليس، وأما فيثاغورث فقد تلقى العلم على يد فيريكيديس، وتسمى المدرسة الأولى من هذين الخطين باسم المدرسة الإيونية (لأن طاليس كان من مدينة ميليتوس، و من ثم فهو إيوني)، أما المدرسة الثانية فتسمى بالمدرسة الإيطالية نسبة إلى فيثاغورث الذي اشتغل بالفلسفة معظم حياته في إيطاليا،

وتنتهي المدرسة الأولى - وأعني بها مدرسة إيونيا - بكل من كليتوماخوس، وخريسبُّوس وثيوفراستوس، ويتعاقب فيها الفلاسفة

ابتداء من أنكسيماندروس إلى سقراط (Sokratês) الذي أسس علم الأخلاق Éthikê أو الفلسفة الخلقية .

ومن سقراط نتدرج إلى تلاميذه الفلاسفة السقراطيين، ولاسيما أفلاطون Platôn مؤسس المدرسة الأكاديمية القديمة، ومن أفلاطون يتعاقب الفلاسفة من خلال سبيوسيبوس، أكسينوكراتيس، بوليمون Polemôn، كرانتور، كراتيس، أركسيلاؤوس - مؤسس المدرسة الأكاديمية الجديدة - وكارنياديس وكليتوماخوس، ويصل بنا هذا الخط في تسلسله إلى كليتوماخوس

وهناك خط آخر ينتهي في تسلسله عند خريسبُّوس، وهذا يعني أنه يسير من سقراط إلى أنتيسثينيس، ثم إلى ديوجينيس الكلبي، وكراتيس الطيبي، وزينون من كيتيون، وكليانثيس وخريسبُّوس.

وهناك أيضًا خط آخر ينتهي بالفيلسوف ثيوفراستوس. وبالتالي فهو يسير من أفلاطون إلى أرسطو إلى ثيوفراستوس. وبهذه الطريقة تصل المدرسة الإيونية إلى منتهاها.

أما المدرسة الإيطالية فتنتهي بالفيلسوف إبيقور (إبيقوروس المدرسة الإيطالية فتنتهي بالفيلسوف إبيقور (إبيقوروس (Epikouros). وقد كان نظام التتابع فيها على النحو التالي: في البداية فيريكيديس، ثم فثاغورثن ومن بعده ابنه تيلاوجيس (Telaugês)، ومن بعدهما أكسينوفانيس، بارمينيديس، زينون

الإيلي، ثم ليوكيبُّوسن، وديموقريطوس الذي كان له تلاميذ كثيرون، من أكثرهم أهمية: ناوسيفانيس وناوكيديس، اللذان كانا أستاذين للفيلسوف إبيقور.

ويمكن تقسيم الفلاسفة إلى طائفتين: دجماطيقيين تقسيم الفلاسفة إلى طائفتين: دجماطيقيون فهم أولئك الذين وشُكَّاك يصدرون تأكيدات قاطعة عن الأشياء، ويؤكدون أن من الممكن معرفتها. وأما الشُّكَّاك فهم هؤلاء الذين يعلقون الحكم أو يرجئونه على أساس أنه ليس من الممكن معرفة الأشياء، أو التوصل إلى كنهها على وجه اليقين.

وقد خلف لنا بعض الفلاسفة كتابات ومؤلفات، في حين أن بعضهم الآخر لم يدون شيئًا على الإطلاق - تبعًا لرأي البعض- مثلها هو الحال فيما يتعلق بالفيلسوف سقراط، الذي عرفناه من خلال تلميذه أفلاطون، ومثله إستيلبون Stilpôn، فيليبُّوس، بيرُّون تلميذه أفلاطون، ومثله إستيلبون Pyrrhôn، ثيودوروس، كارنياديس، وبريسون من خيوس، باستثناء أن البعض إلى هؤلاء فيثاغورث، وأريستون من خيوس، باستثناء أن هذين قد ألَّفا رسائل قليلة.

ولم يكتب البعض الآخر من الفلاسفة سوى مقالة واحدة اضطلع بتأليفها كل واحد منهم، مثل مليسُّوس Melissos، بارمينيديس

Parmenidês، وأنكساجوراس.

ومنهم من ألَّف أعمالًا كثيرة، مثل: زينون، ومثل إكسينوفانيس الذي دوَّن أعمالًا أكثر من سابقيه، وأغزر منهما إنتاجًا ديموقريطوس، وأغزر منه أرسطو، وأغزر منه إبيقوروس، وأغزر من الجميع خريسيبُوس. (۱)

ومما سبق اتضح أن ظهور الفكر الفلسفي كان منذ أزمنة بعيدة، عند المصريين القدماء وعند الصينيين والهنود والفرس وغيرهم، لكن ما من شك - حتى الآن على الأقل - في أن الفكر الفلسفي المنظم ظهر عند اليونانيبن الذين بحثوا في مجالات الفلسفة المختلفة، ووضعوا القواعد والتمسوا البراهين، وأسسوا أفكارهم كلها "على أساس تسليم يقيني بأن ثمة قانونًا أزليًّا (LOGOS) ينظم سائر الظواهر، وأن شيئًا ما لا يخرج عن دائرة هذا القانون وبهذا تحدد مفهوم الفلسفة في نشأتها الأولى."(٢)

<sup>(</sup>۱) الجزء الخاص بتاريخ الفلاسفة نقلًا عن ديوجينيس اللائرتي - حياة مشاهير الفلاسفة - م١ - ص٣٦:٠٤ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) د/محمد علي أبو ريان، ود/عباس محمد حسن سليمان – مدخل لدراسة الفلسفة الإسلامية – دار المعرفة الجامعية – الإسكندرية – بدون تاريخ - ص٧.

# تاريخ الفلسفة اليونانية وأهم مدارسها:

إن "أقدم ما وصل إلينا من تراث الفكر الإغريقي «الإلياذة والأوديسة»، وهما ملحمتان ترجعان إلى القرنين التاسع والثامن قبل الميلاد وتصوران العقائد الوثنية الشعبية والمفاهيم السائدة للحياة والأخلاق والسياسة والحرب، ولعل ديوان هزيود بعد ذلك واسمه «الأعمال والأيام» يعطي تصورًا أسمى للألوهية والأخلاق، كما أن ديوانه الآخر «أصل الآلهة» يمثل تناولًا أرقى للعلم الطبيعي لا يخلو في الوقت نفسه من الأوهام الأسطورية الشائعة، أما البواكير الحقيقية للتفلسف العقلي فتتمثل في مجموعة من الحكاء يمكن أن نطلق عليهم «فلاسفة عصر ما قبل سقراط» الذين أسلموا راية التفلسف بعد ذلك للمرحلة الثانية من الفكر الهليني، ولعلها أنضج مراحله، وهي «مرحلة سقراط وتلاميذه»."(۱)

<sup>(</sup>۱) د/محمد كمال جعفر ود/حسن عبد اللطيف – في الفلسفة مدخل وتاريخ – مكتبة دار العروبة بالكويت – ١٩٨١م - ص١٢١٠

# ح الفلسفة الإغريقية قبل سقراط:

كانت الفلسفة قبل سقراط مقتصرة على البحوث المادية الطبيعية، ونشأت لدى المفكرين في تلك المرحلة تساؤلات عن نشأة الكون وعلته الأولى. "ونشأت لديهم اتجاهات متعددة في هذا الصدد، تركز على التغيير والصيرورة كطابع أساسي للكون، أو على الثبات والديمومة فيه، أو على التناسق والعدد أو على مزيج من هذه السمات الثلاث"(۱)، ومن ثم فيمكن أن نميز لديهم حينئذ أربع مدارس فلسفية، نوجز القول فيها في الصفحات التالية.

<sup>(</sup>١) د/محمد كمال جعفر ود/حسن عبد اللطيف – في الفلسفة مدخل وتاريخ - ص١٢٢٠

# • مدرسة الطبيعيين الأوائل:

تبدأ سيرة النظريات الكونية الرامية إلى تأويل صدور الموجودات

على سواحل آسيا الصغرى (إيونيا) والجزر المقابلة لها من بحر إيجة في أواسط القرن الثامن قبل ميلاد المسيح عليه السلام. وأول هذه النظريات تلك النظريات الأسطورية المنسوبة إلى أورفيوس Orpheus وموزايوس Musaeus وفريكايديس Orpheus ولاسيما هزيود Hesiod، وقد تأثر أصحابها - كما أثبتت الدراسات الحديثة - بالنظريات أو الأساطير البابلية والفينيقية. [و] تتحدث هذه الأساطير عن توالد الآلهة Theogony، لاسيما الأرض والسماء، كما تتحدث عن مبدأ الظلام أو العدم Chaos، وعن تزاوج الأرض والسماء تصدر الآلهة الأخرى ابتداءً بكرونوس Cronus، وانتهاءً بزيوس Zeus رب الأرباب وحاكم السماء والأرض بزعمهم. وينسب هزيود إلى هذا الإله صدور الأجيال الخمسة الأولى من البشر، التي تنتهي بولادة الجيل الحديدي الذي عاصره الشاعر في القرن الثامن ق.م، والذي كان يتصف بالخشونة والبطش والشقاق. ولا يرمز زيوس عند هزيود إلى السلطة الكونية التي تتحكم بمقادير البشر وحسب، بل إلى مبدأ العدالة والمساواة والألفة بين الآلهة والبشر, وهكذا ينفث هذا الشاعر في الأساطير القديمة روحًا خلقية تجعل منه أول فيلسوف خلقي نظم قصائده باليونانية.

أما في القرن السادس ق.م فتتخذ النظريات الكونية منحى جديدًا وتحل محل النظريات الأسطورية نظريات عقلية أو طبيعية بحتة، وضعها الفلاسفة الملطيون الثلاثة: طاليس وأنكسيماندروس وأناكسيمينيس. (۱) وتسمى هذه المدرسة «بالمدرسة الملطية» و«المدرسة الإيونية»، وقد استوقفتهم ظاهرة التحول والتغير في الأشياء؛ فحاولوا تفسيرها وردها إلى أصل يمثل «المادة الأولى» لكل الأشياء، بحيث تكون الصور والأنواع المختلفة حالات تطرأ على المادة الأولى. (۱)

### طالیس Thalês (۲۲۵ – ۲۲۵ ق.م):

یتفق هیرودوتوس (=هیرودوت)، ودوریس Douris،

<sup>(</sup>۱) د.ماجد فخري – تاريخ الفلسفة اليونانية من طاليس إلى أفلوطين وبرقلس – دار العلم للملايين – ط1 – ١٩٩١م – ص ١٦،١٥ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) د/محمد كمال جعفر ود/حسن عبد اللطيف - في الفلسفة مدخل وتاريخ - ص١٢٢ بتصرف.

وديموقيطوس على أن طاليس هو ابن إكسامياس Examyas، وأن أمه هي كليوبولينا Kleoboulina، وأن نسبه ينتمي إلى أسرة «الثيليداي» الفينيقية النبيلة التي تنحدر من نسل البطلين كادموس وأجينور.

ويذهب أفلاطون إلى أنه كان أحد الحكاء السبعة، وكان طاليس هو أول من لُقّبَ بالحكيم Sophos أثناء أرخونية داماسياس في مدينة أثينا. (۱) ويقال إن طاليس أصبح مواطنًا من مواطني مدينة ملطية (=ميليتوس) عندما وفد إليها برفقة نيليوس Neileus الذي تم استبعاده من فينيقيا، غير أن معظم الكتّاب يخبروننا أن طاليس مواطن ميليتي أصيل منحدر من أسرة عريقة.

وبعد أن انخرط طاليس في العمل السياسي أصبح دارسًا متأملًا للطبيعة، وطبقًا لما يرويه البعض فإنه لم يترك لنا شيئًا مدونًا؛ حيث إن كتاب «علم فلك الملاحة » الذي نسب إليه اتضح أنه من تأليف فوكوس من ساموس.

ولكن طاليس - في نظر آخرين - لم يؤلف سوى بحثين: أولهما

<sup>(</sup>۱) وفقًا للنظام الإداري، هناك عشرة أراخنة (=حكام) يُختارون كل عام في مدينة أثينا. وكان الأرخون الذي يسمى على اسمه العام يسمى

الانقلابان Tropai وثانيهما الاعتدالان Isêmeriai. غير أنه لا يتسنى لنا معرفة ما دون ذلك من مؤلفات قد تنسب إلى هذا الرجل.

ولقد أعلن البعض - ومن بينهم الشاعر خويريلوس Choirilos-أن طاليس كان أول من أكد أن النفوس Psychai خالدة، وأنه كان أول من عين مسار الشمس وحجمها وغير ذلك من مسائل الفلك.

ويذكر أرسطو وهيبيّاس أن طاليس أثبت وجود النفس (=الحياة) في الكائنات غير الحية، مستدلًا على ذلك من انجذابها نحو المغناطيس والكهرمان. (١) "كما نسب إلى طاليس أيضًا قوله: إن للحجر المغناطيسي نفسًا لأنه يحرك الحديد؛ وهذا يدل (على أن مبدأ الفعل والحركة عنده النفس).

وكانت نظريته تقول إن الماء هو العنصر الأول للموجودات<sup>(۲)</sup>، ويرى ويزعم أنه يقرر هذه الفكرة باسم التجربة المعللة بعلل علمية<sup>(۳)</sup>، ويرى

<sup>(</sup>١) انظر: ديوجينيس - حياة المشاهير ٥/١ ٤:٤ ٥٠

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> انظر: ديوجينيس - حياة المشاهير ١/٥٤:٤٥٠

<sup>(</sup>٣) انظر: ريفو-ألبير: الفلسفة اليونانية - ت: عبد الحليم محمود - مطبعة المعرفة - ص٠٥

أن الماء يتخذ أشكالًا مختلفة "فيتحول الهواء بالحرارة إلى بخار، ثم يتساقط مطرًا بعد ذلك، وقد يتحول بعد ذلك إلى تراب، كما نشاهد مثلًا... تكوين الماء لدلتا النيل، ويعود التراب فيتحول إلى ماء كما نشاهد في الينابيع الأرضية مثلًا."(١)

فهل يعني ذلك أنه يذهب إلى أن المادة تكفي نفسها بنفسها، وأن حركتها لا تستند إلى مبدأ مستقل عنها؟ فيكون فيلسوفًا ماديًا كما يرى بعض الباحثين.

أم أنه كان يقول بعقل العالم، أم أنه كان يقصد أن «العقل الإلهي» الذي أوجد الأشياء من الماء؟ والواقع أننا لا ندري على وجه التحديد هل استطاع طاليس أن يقيم حدودًا فاصلة بين المادة والقوة الخالقة على صورة الألوهية أو العقل أو نفس العالم، والتفسيرات المختلفة لأقواله لا تخرج عن حدود التخمين والاحتمال."(٢)

وكان طاليس يرى كذلك أن العالم حي وزاخر بالكائنات المقدسة Daimones، وينسب إليه أرسطو أنه قال: (إن العالم حافل

<sup>(</sup>١) أبو ريان – تاريخ الفلسفة اليونانية – ص٥٥٠.

<sup>(</sup>۲) د/محمد كمال جعفر ود/حسن عبد اللطيف - في الفلسفة مدخل وتاريخ - ص ۱۲۶،۱۲۳ وغلاب - ١٣٠٥ وغلاب - الفلسفة اليونانية - ص ١٠٤٠ وغلاب - الفلسفة الإغريقية - ص ٠٤٦٠ وأبو ريان - تاريخ الفلسفة - ص ٠٤٦٠

بالآلهة).

وقال طاليس كذلك أنه لا يوجد فرق بين الموت والحياة، وعندما سُئل: هل يستطيع الإنسان أن يخفي العمل الشرير عن الآلهة، أجاب بقوله: كلا، ولا حتى الفكرة الشريرة، وعندما سئل عن أصعب شيء، قال: معرفة النفس، وتنسب إليه الحكمة القائلة: اعرف نفسك. وعندما سُئل عن الإله قال: هو الذي لا بداية له ولا نهاية. وكان يحث الناس على بر الوالدين والكسب المشروع. (١)

وينسب إلى طاليس نشيد يقول فيه: «إن الكلمات الكثيرة لا تكشف عن شيء من المجد الذائع المؤسس على الحكمة؛ فأنشد إذن قولًا واحدًا حكيمًا، واختر أمرًا واحدًا مفيدًا. حيث إنك إن فعلت ذلك سوف تكبح جماح ألسنة أقوام ثرثارين نتشدق بأقوال لا حصر لها».

وهناك أيضًا مجموعة من الحكم والأقوال المأثورة تنسب إليه، وهي على النحو التالي:

- الإله هو أقدم الموجودات جميعًا؛ نظرًا لأنه غير مخلوق.
- الكون هو أجمل الأشياء؛ نظرًا لأنه يحوي الموجودات

<sup>(</sup>١) انظر: ديوجينيس - حياة المشاهير ١/٥٥:٥٠٠

كافة.

- العقل هو أسرع الأشياء؛ نظرًا لأنه يتحرك بسرعة في كل مكان.
- الضرورة هي أقوى الأشياء؛ نظرًا لأنها تهيمن على كل شيء.
- الزمان هو الأكثر حكمة؛ نظرًا لأنه يكشف عن جميع الأمور.

## أنكسيماندروس Anaximandros (۲۱۱ –۲۶۰ ق.م):

أنكسيماندروس بن براكيديس، هو مواطن من مدينة ميليتوس، وهو من تلاميذ طاليس، وكان يقول: إن المبدأ والعنصر (الأول) هو اللامتناهي، دون أن يحدده بأنه الهواء أو الماء أو أي شيء آخر.(۱) والمادة الأولى "لا متناهية في نظره من حيث الكيف ومن حيث الكم أيضًا: فمن حيث الكم هي لا محدودة، ومن حيث الكيف هي لا معينة، وكانت هذه المادة الأولى تحتوي كل الأضداد في البدء مختلطة متعادلة (ثم انفصلت بحركة المادة، ومازالت الحركة تفصل

<sup>(</sup>۱) انظر: ديوجينيس – حياة المشاهير ۱۲۸،۱۲۷/۱

بعضها عن بعض وتجمع بعضها مع بعض بمقادير متفاوتة، حتى تألفت بهذا الاجتماع والانفصال الأجسام الطبيعية على اختلافها) فتفسيره لتكوين الأشياء إذن تفسير آلي باجتماع العناصر وافتراقها بواسطة الحركة، وبلا تأثير علة فاعلية مستقلة، ودون غائية أو هدف. ونظريته القائلة باللامتناهي تنعكس على تصوره للوجود حيث يمده إلى غير حد في المكان وفي الزمان، فيرى أن العوالم لا تعد ولا تحصى، وأن الحركة الوجودية مستمرة في دور أزلي يتكرر إلى ما لا نهاية."(۱)

قال بعض الباحثين: لا يصح أن يسمى اللامتناهي مبدأ بالمعنى الذي فهمه طاليس (أي ما منه نتكون الأشياء، ولكنه مبدأ باعتباره نقطة بداية للتطور العام) وهي إجابة تبقي الباب مفتوحًا أمام التساؤل عن: أصل تلك الحركة، وأصل تلك المتناقضات التي يزخر بها اللامتناهي وعن علتها؛ لأنه لابد حينئذ أن يكون هناك مبدأ سابق على هذا اللامتناهي؟ (٢)

كما ذهب أنكسيماندروس إلى أن الأجزاء هي التي يطرأ عليها

<sup>(</sup>۱) د/محمد كمال جعفر ود/حسن عبد اللطيف - في الفلسفة مدخل وتاريخ - ص ١٦:١٤.

<sup>(</sup>٢) انظر السابق نفسه.

التغير، أما الكل فلا يمكن أن يتغير، وأن الأرض على شكل كرة توجد في الوسط وتشغل مكان المركز.

وهناك شخص آخر في مدينة ميليتوس أيضًا يدعى أنكسيماندروس، وهو مؤرخ دوَّن مؤلفاته باللهجة الإيونية.(١)

# أناكسيمينيس Anaximenês (٥٨٨ – ٢٤ ق٠م):

أناكسيمينيس بن يوريستراتوس، هو مواطن من مدينة ميليتوس وهو من تلاميذ أنكسيماندروس، ويقول بعض الكتاب أنه كان تلميذًا لبارمنيديس. وقد استخدم في تدوين مؤلفاته اللهجة الإيونية، ولكن بطريقة بسيطة بعيدًا عن التكلف.

ولقد رأى أناكسيمينيس أن المبدأ الأول هو الهواء (٢)، وأن الهواء لامتناهي، "وهو يحيط بالعالم، ويحمل الأرض، وتحدث عنه الموجودات بالتكاثف والتخلخل (فإن تخلخل الهواء ينتج النار وما يتصل بها من الظواهر الجوية النارية والكواكب، وتكاثفه ينتج الرياح فالسحاب فالمطر، وتكاثف المطر ينتج التراب [الطمي في

<sup>(</sup>۱) انظر: ديوجينيس - حياة المشاهير ١٢٨،١٢٧/١

<sup>(</sup>۲) انظر: ديوجينيس – حياة المشاهير ۱۲۸/۱ ۲۹،۱۲۸،

## الأنهر] فالصخر)(١)

ويختلف المؤرخون في تفسير ما يقصده بالمبدأ الأول (الهواء) فذهب بعضهم إلى أنه يقصد (الله) حيث يلصق صفة الألوهية بالهواء، كما فعل الشهرستاني مثلًا، وقال آخرون إنه لا يقصد بالهواء إلا ظاهرة طبيعية بحتة (٢)، وهذا هو الأقرب، وقد جرى الرجل فيما يبدو- على تقاليد المدرسة الملطية التي اعتبرت المادة قديمة حية متحركة بذاتها تتحول في صور الوجود المختلفة بموجب ضرورة طبيعية، وهذا ما سنجده عند آخر رجال هذه المدرسة الذي نشأ في أفسوس وانتقل إلى ملطية "(٢)، وهو هيراقليطس.

#### هیراقلیطس Heraclitus (۵۶۰ – ۵۷۰ ق.م):

"قال هيراقليطس أيضًا بالمبدأ الأول، ولكنه يراه «النار» التي تصدر عنها كل الأشياء، وليست هي النار التي ندركها بالحواس، بل

<sup>(</sup>۱) انظر: يوسف كرم - تاريخ الفلسفة اليونانية - ص١٦٠ هو قريب جدًا مما ذهب إليه طاليس من قبل.

<sup>(</sup>٢) انظر: غلاب - الفلسفة الإغريقية - ص ١:٤٨ ٥٠

<sup>(</sup>٣) د/محمد كمال جعفر ود/حسن عبد اللطيف - في الفلسفة مدخل وتاريخ - ص ١٢٦،١٢٥.

هي نار إلهية لطيفة للغاية أثيرية، ويرى أنها نسمة حارة حية عاقلة أزلية أبدية، هي حياة العالم وقانونه، إذا وهنت صارت نارًا محسوسة، وإذا تكاثف بعض النار صار بحرًا، ويتكاثف بعض البحر فيصير أرضًا، فإذا ما ارتفعت عن الأرض والبحر الأبخرة وتراكمت سحبًا التهبت، وانقدح منها البروق، وعادت نارًا، أما إذا انطفأت السحب فإنها تكون العاصفة، وتعود النار إلى البحر، وهكذا دواليك. فالأشياء في تغير متصل، والتغير هو قانون الوجود، والاستقرار موت وعدم (وأنت لا تنزل النهر الواحد مرتين، والصراع أبو الأشياء كلها، لولا المرض لما اشتهينا الصحة، ولولا العمل لما نعمنا بالراحة، ولولا الشر لما كان الخير، والعالم هكذا مستمر من الأزل وإلى الأبد لا يخضع إلا لتلك النار العالمية)(۱)

وتقوم فلسفة هيراقليطس على دعامتي وحدة الوجود والتغير، فكان له تأثيره في السوفسطائيين فيما بعد؛ لأن وحدة الوجود تعني أن شيئًاواحدًا بعينه موجود، وأن التغيرات مجرد مظاهر، وهذا مما يدعو إلى الشك."(٢)

<sup>(</sup>١) غلاب - الفلسفة الإغريقية - ٧٧:٧٠. وريفو - الفلسفة اليونانية - ٥٦١:٥٩.

<sup>(</sup>٢) د/محمد كمال جعفر ود/حسن عبد اللطيف - في الفلسفة مدخل وتاريخ - ص ١٢٧،١٢٦.



#### • المدرسة الفيثاغورية:

وتنسب إلى فيثاغورث Pythagoras ( ١٩٥ – ١٩٥ ق.م) الذي ولد في ساموس لأبوين إغريقيين، وهو فيلسوف ورياضي إغريقي (يوناني)، وقد وصف بالعلم والفضل، وقد تعلَّم على يد أنكسيماندر، كما ذاع عنه أنه يفعل المعجزات وتصدر عنه الكرامات."(١) وينسب إليه أنه أول من أطلق على نفسه لقب فيلسوف.

يقول عنه الشهرستاني: إنه "ابن منسارخس من أهل ساميا. وكان في زمان سليمان النبي بن داود عليهما السلام قد أخذ الحكمة من معدن النبوة وهو الحكيم الفاضل ذو الرأي المتين والعقل الرصين. يدعي أنه شاهد العوالم العلوية بحسه وحدسه وبلغ في الرياضة إلى أن سمع حفيف الفلك ووصل إلى مقام الملك"(٢)

"والواقع أن الشهرستاني وغيره من مؤرخي الفلسفة العرب يسبغون

<sup>(</sup>١) د/محمد كمال جعفر ود/حسن عبد اللطيف – في الفلسفة مدخل وتاريخ – ص 128.

<sup>(</sup>۲) محمد بن عبد الكريم بن أبي بكر أحمد الشهرستاني - الملل والنحل - دار المعرفة - بيروت، ١٤٠٤هـ - ت: محمد سيد كيلاني ٧٣/٢.

على فيثاغورث ومذهبه لونًا يقربه من الأديان السماوية."(١)

وقد اختلفت الروايات حول شخصية فيثاغورث وتآليفه، فلم يذكره أفلاطون إلا مرة واحدة، وأرسطو إلا مرتين، مع أنه ألف كتابًا حول الفيثاغوريين لم يصلنا. ويروي ديوجينيس لايرتيوس، صاحب كتاب السير، أن فيثاغورث نتلمذ على فريكايديس، أحد الحكماء السبعة، وأنه وفد إلى مصر، حيث تعلم اللغة المصرية، وألف ثلاثة كتب في التربية وفي السياسة وفي الطبيعة بني عليها هذا المؤرخ عرضه لفلسفة فيثاغورث. وهو ينسب إليه، بناء على مصادر قديمة، أفعالًا عجائبية، كما ينسب إليه اكتشاف القضية الهندسية المعروفة باسمه، وإكمال علم الهندسة الذي ابتكره مويريس Moeris بحسب رواية ديوجنيس. (٢) وتحاك حول شخصية فيثاغورث العديد الأساطير وهناك العديد من الروايات التي تروي لنا قصة حياته، ولكن يصعب التحقق أيها. ويروى أن فيثاغورث قام في شبابه برحلة إلى بلاد ما بين النهرين (سوريا والعراق حاليًا) وأقام في منف بمصر. وبعد عشرين عامًا من الترحال والدراسة تمكن فيثاغورث من تعلم

<sup>(</sup>١) د/محمد كمال جعفر ود/حسن عبد اللطيف – في الفلسفة مدخل وتاريخ – ص ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) د.ماجد فخري - تاريخ الفلسفة اليونانية من طاليس إلى أَفلُوطين وبرُقلِس - ص ٢٤،٢٣

كل ما هو معروف في الرياضيات من مختلف الحضارات المعروفة آنذاك. "وقد أنشأ فيثاغورث فرقة دينية من المهاجرين اليونان والأجانب تشبه الأورفية، ويلتزم أعضاؤها بالآداب الفاضلة، وبطريقة خاصَّة في المأكل والملبس والصلاة والرياضة البدنية"(١)، حيث ألزم أتباعه بعدة أمور قال إنه نقلها في رحلاته من المزاولين للهندسة:

- ارتداء الملابس البيضاء.
- التأمل في أوقات محددة.
- الامتناع عن أكل اللحوم.
- الامتناع عن أكل الفول.

و يعتقد فيثاغورس وتلاميذه أن كل شيء مرتبط بالرياضيات وبالتالي يمكن التنبؤ بكل شيء و قياسه بشكل حلقات إيقاعية (٢).

وقد تأثر فيثاغورث إلى حد ما بالتيار الفلسفي الإيوني الذي كان طاليس وأنكسيمادروس وأنكاسيمينيس قد استهلوه في القرنين

<sup>(</sup>۱) د/محمد كمال جعفر ود/حسن عبد اللطيف - في الفلسفة مدخل وتاريخ - ص ۱۲۸٬۱۲۷.

<sup>(</sup>٢) انظر ويكيبيديا - الموسوعة الحرة.

السادس والخامس ق.م، شأنه في ذلك شأن هراقليطس وأكزينوفان Xenophanes الذين أتيا على ذكره في الشذرات المنسوبة إليهما، ولما استولى الطاغية بوليكراتس Polycrates على الجزيرة حوالي سنة عنه ق.م رحل فيثاغورث عنها وهو في سن الأربعين، وتوجه غربًا، فحل في مستعمرة كروتونا Croton على الساحل الجنوبي لإيطاليا، وفي كروتونا أسس جمعية فلسفية دينية، لعبت دورًا رئيسًا في سياسة المدينة، ولكن مواطني كروتونا لم يلبثوا أن انقلبوا على فيثاغورث وأتباعه لنزعتهم الباطنية والأرستقراطية(۱)، فاضطر إلى

<sup>(</sup>۱) الأرستقراطية هي تسمية لطبقة اجتماعية تتمتع بالأصول النبيلة في المجتمعات الأوروبية وينحصر فيها حكم البلاد. وهي كلمة يونانية الأصل وتعنى (حكم الأفضل).

وقد ظلت هذه الصفة متوارثة حتى هاجمتها الثورة الفرنسية، فصارت الأرستقراطية تشير إلى القوه والسلطة، إلى جميع العوائل الإقطاعية في انكلترا وفرنسا وروسيا، وتشير إلى القوه والسلطة، وصارت نمطًا من أنماط الحياة في العالم.

والأرستقراطية تعني أن الحكم يكون بواسطة خير المواطنين (الطبقة الذهبية) لصالح الدولة، أي سُلطة خواص الناس، وسياسيًا تعني طبقة اجتماعية ذات منزلة عليا تنماز بكونها موضع اعتبار المجتمع، ونتكون من الأعيان الذين وصلوا إلى مراتبهم ودورهم في المجتمع عن طريق الوراثة، واستقرت هذه المراتب على أدوار الطبقات الاجتماعية الأخرى، وكانت طبقة الأرستقراطية تمثل في الأشراف الذين كانوا ضد الملكية في القرون الوسطى، وعندما ثبتت سلطة الملوك بإقامة الدولة الحديثة تقلصت صلاحية هذه الطبقة السياسية واحتفظت بالامتيازات، ونتعارض الأرستقراطية مع الديمقراطية: ويكيبيديا- الموسوعة الحرة بتصرف.

الرحيل عنها والإقامة في ميتابنتيوم Metapontium إلى الشمال، حيث توفي بعد ذلك بنحو عشرين سنة عن عمر يتراوح بين ٧٥ و ٩٠ سنة، بحسب الروايات القديمة المتضاربة التي تروي أيضًا أنه قُتل على يد أهل كروتونا. (١)

وقد تأثر فيثاغورث بالديانة الأورفية(٢) وقد سخر أكسونوفان من

(١) د.ماجد فخري – تاريخ الفلسفة اليونانية من طاليس إلى أفلوطين وبرُقلِس – ص٢٣٠.

وكان للأورفية تأثيرها القوي في فيثاغورث بل وسقراط وأفلاطون، حيث يمكن القول بأنها وجهت الفلسفة وجهتها العقلية الروحية على أيديهم: د/محمد كال جعفر ود/حسن عبد اللطيف - في الفلسفة مدخل وتاريخ - ص ١٢٧. وقد برهن أفلاطون على خلود النفس ببرهان الأضداد وبرهان التذكر إلى جانب الإشارة إلى أقوال مأثورة عن القدماء مصدرها هو التعاليم الأورفية، إضافة إلى استئناسه بأقوال سقراط: انظر: أفلاطون - محاورة فيدون - ضمن محاورات أفلاطون - د. زكي نجيب محمود - ص١٣٣ وما بعدها، وانظر: د. عزت قرني - مقدمة محاورة فيدون في خلود النفس ص ٤٥: ٥٧.

<sup>(</sup>٢) الأورفية - نسبة إلى أورفيوس - وهي نتكون من أفكار دينية قريبة الشبه بالنحل الشرقية، وخاصة «الرزادشتية» والمذاهب الهندية، فالإنسان عندها مكون من عنصرين متعارضين، ويحتوي على مبدأين: مبدأ الشر ومبدأ الخير، والجسد بمثابة القبر للنفس. وهذه الدنيا ليست إلا امتحانًا، وينبغي انتظار الأجل المحدود، فتلك إرادة الآلهة، ولذلك اعتبر الانتحار كفرًا، وسيأتي اليوم الذي تعيش فيه النفس حياة روحية في العالم غير المنظور بعد أن يتم تطهيرها عن طريق رحلة التناسخ في الموجودات المتفاوتة في سلم الكمال، وقد روي عن فيثاغورث زعمه أنه متجسد للمرة الخامسة، وتؤمن الأورفية بالعدالة الإلهية، وبالعالم الروحاني، والطهارة، ولها طقوسها الخاصة لتحقيق هذه الأغراض.

معاصره فيثاغورث لأخذه بالنزعة الأورفية وقوله بالتناسخ. (١)

وعقيدة التناسخ هي العقيدة المحورية التي تدور حولها مجاهدات الفيثاغوريين وطقوسهم الدينية. ولم تكن تلك العقيدة مجرد مذهب نظري، وإنما كان يصاحبها سلوك خاص في الحياة. (٢)

وكان يقول عن الإله إنه "واحد لا كالآحاد ولا يدخل في العدد ولا يدرك من جهة العقل ولا من جهة النفس فلا الفكر العقلي يدركه ولا المنطق النفسي يصفه فهو فوق الصفات الروحانية غير مدرك من نحو ذاته وإنما يدرك بآثاره وصنائعه وأفعاله وكل عالم من العوالم يدركه بقدر الآثار التي تظهر فيه صنعته فينعته ويصفه بذلك القدر الذي يخصه من صنعته، فالموجودات في العالم الروحاني قد خصت بآثار خاصة روحانية فتنعته من حيث تلك الآثار، والموجودات في العالم الجسماني قد خصت بآثار خاصة جسمانية فتنعته من حيث تلك الآثار،

<sup>(</sup>۱) انظر: د. أميرة حلمي مطر ضمن معجم أعلام الفكر الإنساني- ص ٦٥١، ٦٥٢. ود. عبد الرحمن بدوي – ربيع الفكر اليوناني – ص١١٠: ١١٠٠

<sup>(</sup>٢) انظر: د/محمد كمال جعفر ود/حسن عبد اللطيف - في الفلسفة مدخل وتاريخ - ص

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> الشهرستاني - الملل والنحل - ٧٣/٢.

"أما آراء المدرسة العلمية فتتلخص في قولها بأن الأعداد هي مبدأ الأشياء جميعًا وأصول طبائعها، وربما كان مصدر هذا الاعتقاد هو التوافق أو الانسجام الذي استخلصوه من دراستهم للأعداد والأشكال والحركات والأصوات وما يسودها من توازن عجيب، وما لها من قوانين ثابتة صرفت عقولهم إلى ما في العالم من نظام وتناسب؛ فرأوا أنه أشبه بالأعداد منه بالماء أو النار أو التراب التي قالت بها المدرسة الإيونية؛ فالعالم في الحقيقة عدد ونغم.

وكان لهذه المدرسة أثرها في تاريخ الفكر الفلسفي؛ حيث ظل التفسير الرياضي للكون سائدًا حتى زمن أفلاطون، والسبب في ذلك أن الرياضيات علوم مؤسسة على البديهيات الفطرية في العقل مثل: بديهية المساواة، وبديهية الكبر والصغر، أي الأشياء المساوية لشيء واحد متساوية، وأن الكل أعظم من الجزء... وقد استمر هذا التيار الذي يعتقد في فطرية البديهيات الرياضية منذ زمن أفلاطون حتى ديكارت وكانت ورسل في الوقت الحاضر."(١) وقد تأثر ابن السيد

<sup>(</sup>۱) د/محمد كمال جعفر ود/حسن عبد اللطيف - في الفلسفة مدخل وتاريخ - ص ۱۳۰،۱۲۹ وانظر: أبو ريان - الفلسفة اليونانية - ص،۲،۲ ويوسف كرم - الفلسفة اليونانية - ص،۲۰ ويوسف كرم - الفلسفة اليونانية - ص،۲۲ والأهواني - المدارس الفلسفية - ص،۲۰

البَطَلْيَوْسِيِّ - وهو من فلاسفة الإسلام- بذلك الاتجاه تأثرًا واضحًا.

### • المدرسة الإيلية:

### إكسينوفان Xonophanes (۲۰۰ – ۲۷۰ ق.م):

"ينسب بن دكسينوس إلى مدينة كولوفون بآسيا الصغرى، وقد ترك مدينته بعد أ، صارت تحت وطأة الحكم الفارسي حوالي عام ١٤٥ ق.م، وكان عندئذ في الرابعة والعشرين من عمره، وبعد رحلات عديدة التقى في بلاط الملك هيرو Hiero بسيراقوصة بكثير من الشعراء المعروفين في عصره، مثل: سيمونيدس وبندراوس وابيخارموس.

تأثر بفلسفة أنكسيماندروس، ولكنه لم يواصل التلمذه على أحد لكثرة ترحاله. غير أنه أخذ عن فلسفة الإيونيبن التعلق بالملاحظة العلمية ...وكثيرًا ما تنسب المدرسة الإيلية لإكسينوفان، غير أن نسبة هذه المدرسة إليه غير مؤكدة؛ ذلك لأن أرسطو الذي يذكر أن بارمنيدس قد نتلمذ على إكسينوفان يستدرك فيقول: ولكن إكسينوفان لم يفسر شيئًا بوضوح، فضلًا عن أنه لم يستقر في مكان ما لتنسب له مدرسة ... وتنسب إلى إكسينوفان أقوال متضاربة إذ لم يقدم نظريات محددة، غير أن أهم ما ينسب إليه رأيه في وحدة الوجود، ومؤداها أن الكل واحد All-One. وقد فسر هذا الكل بأنه الألوهية، وأنه لا أول له ولا آخر، وأنه ثابت على حال واحد لا

### يتغير، لا يشبه أحدًا من البشر، وكله بصر وفكر."(١)

### بارمنیدس Parmenides (۲۰۰۰ ق.م):

"ولد بارمنيدس في إيليا بجنوب إيطاليا، ويقال إنه نتلمذ على أكسينوفان، ويذكر أفلاطون أن بارمنيدس قدم إلى أثينا وهو في سن الخامسة والستين، وأنه ناظر سقراط، وأن سقراط تعلم منه كثيرًا وتأثر به... خلف لنا بارمنيدس قصيدة شعرية بعنوان « في الطبيعة» ضمنها فلسفته، فكان بذلك...أول من نظم الشعر في الفلسفة.

ذهب بارمنيدس إلى أن الحواس خادعة، وأن الكثرة التي تطلعنا عليها الحواس ليست إلا وهمًا وخداعًا، وأن الحقيقة لا تُدرك إلا بالعقل ويرى أن الموجود الحقيقي الوحيد هو الواحد، والواحد غير متناه وغير منقسم، وهذا الواحد لا يرجع إلى اتحاد الأضداد كما توهم هيراقليطس؛ لأنه لا وجود للاضداد، ويلوح أن بارمنيدس لم يتصور الواحد على نحو ما نتصور نحن الله؛ ذلك لأن الواحد عند بارمنيدس شيء مادي، له امتداد، لكنه غير منقسم، والوجود والواحد عنده متكافئان؛ وعلى ذلك فالوجود أو الواحد متجانس

<sup>(</sup>١) أميرة مطر – معجم أعلام الفر الإنساني – ٢٥٢،٦٥١/١.

مملوء كله وجودًا، وهو ثابت ساكن، مقيم كله في نفسه، مثله مثل مثل كرة تامة الاستدارة، ومن مذهبه أن الوجود موجود، ولا يمكن إلا أن يكون موجودًا. أما اللاموجود فلا يُدرك، إذ إنه مستحيل لا يتحقق أبدًا، ولا يُعبرعنه بالقول، فلم يبق إلا طيق واحد هو أن نضع الوجود، وأن نقول إنه موجود، والفكر قائم في الوجود، ولولا الوجود ما وُجد الفكر؛ لأن شيئًا لا يوجد ولن يوجد ما خلا الوجود، وعلى ذلك يمتنع الكون، ولا يتصور الفساد، وينتفى التغير."(۱)

# زينون، أو زينو Zeno (۲۹۰-۴۹۰ ق.م):

"ولد في إيليا نحو سنة ٩٠٠ ق.م، انتهت به الدراسة والبحوث إلى أن يذهب مع بارمنيدس فيما ذهب إليه، وأخذ يكتب فصولًا لا يضيف فيهاجديدًا، بل يؤيد فيها رأي سالفه."(٢)

وقد تصدى للفيثاغوريين وغيرهم ممن سخروا من القول بالوحدة المطلقة والسكون المطلق، وقام بوضع علم الجدل، وكانت حججه المشهورة التي تعرض لكثير من المفارقات التي تهدف إلى كشف

<sup>(</sup>١) فتح الله خليف - معجم أعلام الفر الإنساني - ٨٢٨،٨٢٧/١.

<sup>(</sup>٢) أحمد أمين وزكي نجيب محمود – قصة الفلسفة اليونانية – ص ٤٤.

كثير من العلاقات المحيرة بين الزمان والمكان، وأشهر تلك الحجج حجة (أخيل والسلحفاة)، وهي تدور حول السباق بين أشهر عدَّائي اليونان وأسرعهم (أخيل) وبين أبطأ الزواحف (السلحفاة).

فأخيل يعطي للسلحفاة أسبقية البداية بروح رياضية نظرًا لبطئها، غير أن أخيل يكتشف أنه يستحيل أن يلحق بخصمه الحيوان الزاحف، وهكذا سوف تسبق السلحفاة أخيل باستمرار بقدر ولو ضئيل لكنه لا يمكن اجتيازه! وهي حجة لا تزال تزعج بعض الفلاسفة وعلماء الرياضة وعلماء الطبيعة، وهي حجة تقوم أساسًا على إمكان قسمة المكان إلى ما لا نهاية، فإذا افترضنا أن خط السير هو من (أ) إلى (ب) فإن ذلك يستلزم قطع نصف المسافة، ثم نصف النصف، وهكذا إلى ما لا نهاية! فكيف يمكن قطع المسافة اللامتناهية في زمن متناه؟! ذلك خُلف محال، وبالتالي فالحركة اللامتناهية وما يظهر منها ليس سوى وهم، فيصل زينون من ذلك مستحيلة، وما يظهر منها ليس سوى وهم، فيصل زينون من ذلك ألى قول أستاذه باستحالة الحركة واستحالة التغير(۱)

<sup>(</sup>۱) انظر: ديف روبنسون، وجودي جروفز – أقدم لك الفلسفة – ترجمة: إمام عبد الفتاح إمام – المجلس الأعلى للثقافة – ٢٠٠١م - ص١٧، وكذلك هامش المترجم.

### • الطبيعيون المتأخرون:

# إِنْبِذُ وقْليس Empedocles (٤٩٥ -٤٣٥ ق.م):

ولد في صقلية، وهو يشبه فيثاغورث إلى حد كبير من حيث ما حيك حوله من أساطير كادت تنمحي في غمارها المعالم الحقيقية لحياته.

"ولم يكن إنبِذُوقْليس في فلسفته مبدعًا منشئًا، ولكنه استعرض مجموعة الآراء المتباينة التي قدمها أسلافه، فكانت رسالته أن يوفق بينها، ويدني أطرافها المتناقضة في نظام واحد مستقيم، دون أن يضيف إليها فكرًا جديدًا."(١)

فيثلًا حاول إنبِذُوقْليس التوفيق بين آراء كل من بارمنيدس وهرقليطس وبين آراء المدرستين الملطية والإيلية بعامة مع لمسة فيثاغورية، حيث قال بارمنيدس: إن الكون وجود مطلق مجرد عن الأجسام يدركه العقل، وتضيف إليه الحواس عالم الأشياء الذي هو في حكم العدم لأنه وهم خادع، وقال هرقليطس ينقض قول بارمنيدس: إن التحول والتغير حقيقتان لا تنكران، وأنهما جوهر الكون وأساسه، فليس الكون في رأيه كينونة دائمة على صورة

<sup>(</sup>١) أحمد أمين وزكي نجيب محمود – قصة الفلسفة اليونانية – ص٦٣،٦٢٠

واحدة لا نتغير ولا تتحول، إنما هو قُلَّب حُوَّل لا يستقر على حال واحدة لحظة واحدة.

هذان رأيان متناقضان تعاقبا في تاريخ الفلسفة، ينقض الثاني ما أثبت الأول، فجاء إنبِذُوقْليس وحاول أن يؤلف منهما حقيقة واحدة، فوفق فيما أراد إلى حد كبير، فأما استحالة الخلق والفناء والتغير والتحول التي ذهب إليها بارمنيدس فتنصب على الذَّرَّات المادية التي يتكون منها الوجود، فهي كمُّ محدود لا يزيد ولا ينقص، وبذلك يتحقق شرط الدوام والثبوت، وأما ظاهرة التغير والحدوث فتطرأ على الأجسام من حيث الصورة، فهذه المائدة التي أمامك قد نتلاشي وتتحول إلى صور أخرى، ولكن ذرَّاتها التي نتكون منها شبقي هي هي خالدة ثابتة، ولن تفني منها ذرة واحدة، وبهذا يكون قد وفق بين الصيرورة من ناحية والدوام من الناحية الأخرى، وجمع بين بارمنيدس وهرقليطس، ومهد الطريق أمام خلفه أناكسجوراس وجماعة الذريين. (۱)

<sup>(</sup>١) أحمد أمين وزكي نجيب محمود – قصة الفلسفة اليونانية – ص٦٤،٦٣ بتصرف.

#### ديموقريطس Democritus (٤٧٠ – ٣٦١ ق.م):

ولد في بلد من أعمال تراقيا يُدعى أبدرا Abdera، وهو أحد شخصين يُنسب إليهما تأسيس الذهب الذري أو مذهب الجوهر الفرد Atomism، أما الشخص الآخر فهو لِيُوسِبُّس Leucippus، وهذا الرجل لا يعي التاريخ شيئًا من حياته، فلا يذكر متى ولد، وأين أقام، ولا متى أدركه الموت، إلا أنه يُرجح أن يكون قد عاصر إنبِذُوقْليس وأناكسجوراس. (١)

وقد طوَّر ديموقريطس النظرية الذرية التي بدأت إرهاصاتها عند سلفه إنبِذُوقْليس؛ فذهب إلى أن "الكون يتألف من عدد لا يتناهى من الذرات المتشابهة المتجانسة في طبيعتها، المختلفة من حيث الحجم والشكل فقط، والتي تتحرك بذاتها في خلاء لانهائي، فتتقابل على أنحاء لا تحصى، ونتشابك في مجاميع مختلطة هي الأجسام المرئية. ولا يرجع الاختلاف في صفات الأشياء إلا إلى اختلاف تلاقي الذرات يرجع الاختلاف الجواهر المكونة لها شكلًا ومقدارًا ووزنًا، أي من حيث ترتيب بعضها مع بعض، وهكذا ينتهي هذا المفكر بالنزعة من حيث ترتيب بعضها مع بعض، وهكذا ينتهي هذا المفكر بالنزعة

<sup>(</sup>١) أحمد أمين وزكي نجيب محمود – قصة الفلسفة اليونانية – ص٦٩ بتصرف.

الآلية في تفسير الوجود إلى أقصى مداها.

ومن بين الثغرات في نظريته زعمه أن حركة الذرات لا تتم بفعل فاعل، وإنما هي ناجمة عن (ضرورة عمياء)، وقوله إن الذرات متجانسة في طبيعتها، وإذن فكل ما بين الأشياء من اختلاف سيرتد إلى اختلاف كمي فحسب، ولعل مذهب الرجل الثالث من رجال هذه المدرسة يتلافى هذه الصعوبات."(۱)

## أنكساجوراس Anaxagoras (٥٠٠ - ٢٨ ق.م):

ولد في مدينة كلازومينيلا Klazomenae على الساحل الغربي من آسيا الصغرى، ثم وفد على ملطية، حيث نتلمذ على أناكسيمينيس، ومنها انتقل إلى أثينا سنة ٤٨٠ ق.م، وهو في سن العشرين، فأصبح من المقربين إلى بركليس الذي نتلمذ عليه في الفلسفة. وفي سنة ٥٠٠ ق.م وجهت إليه تهمتا الكفر والتعاطف مع الفرس، فرحل عن أثينا وأقام في لمبساكوس Lampsacus حيث توفي.

وتحكي المصادر القديمة أنه ألَّف كتابًا واحدًا في عدة أجزاء بعنوان

<sup>(</sup>۱) د/محمد كمال جعفر ود/حسن عبد اللطيف – في الفلسفة مدخل وتاريخ – ص ١٣٥،١٣٤. - • • • -

«في الطبيعة» أشار إليه سقراط في محاورة الدفاع. (١)

وقد طور هذا الرجل المذهب الذري، ولكنه كان يقول: إن الذرات جواهر مكيفة في أنفسها - وليست متجانسة في طبيعتها كما يرى ديموقريطس- وهي تتجتمع في كل جسم بمقادير متفاوتة فتحدد له نوعه بحسب الطبيعة الغالبة عليها. (٢)

"وقد دعاه إلى ذلك - فيما يبدو - أمران: أولهما أن ألأشياء متباينة في الحقيقة على نحو معقد، ولا يمكن تفسير اختلافها بمادة واحدة أو بضع مواد، والأمر الثاني اضطراره لتفسير تحولها بعضها إلى بعض مع الاحتفاظ بتباينها، فمثلًا الخبز ولاماء ينميان جميع أجزاء الجسم من دم ولحم وعظم وشعر، فلابد أنهما يحويان مبادئ لا متناهية في الصغر عظمية ولحمية ودموية إلخ.

وهو يختلف عن ديموقريطس من ناحية أخرى، إذ يقول بالعقل علة لحركة هذه الذرات وللنظام الذي يبدو فيما يتكون منها. ويصف هذا العقل بأنه بسيط مفارق للطبائع كلها، عليم بكل شيء قدير على كل شيء محرك لما عداه؛ وإذن فليست حركة هذه الذرات – وإن كانت قديمة

<sup>(</sup>١) انظر: د.ماجد فخري – تاريخ الفلسفة اليونانية – ص٤٦.

<sup>(</sup>٢) د/محمد كمال جعفر ود/حسن عبد اللطيف – في الفلسفة مدخل وتاريخ – ص ١٣٥ بتصرف.

أزلية – حركة ذاتية أو خاضعة لضرورة عمياء كما ينسب لديموقريطس، وإنما هي من فعل العقل، ولكن أنكساجوراس - عندما شرع في البحث التفصيلي – لم يبن أثر هذا العقل في تكوين الأشياء المختلفة.

ومن آرائه أن الشمس والكواكب ليست إلا أحجارًا ملتهبة. وقد صدم هذا مشاعر أهل أثينا الذين كانوا يعتقدون أن كل ما هو سماوي فهو إلهي؛ فاتهموه بالإلحاد؛ مما اضطره إلى تركها عائدًا إلى وطنه إيونية بعد أن قدَّم فلسفة تجمع بين العلم الواقعي والنظر الفلسفي الدقيق، وقد كانت فلسفته موضع التقدير من سقراط وأفلاطون وأرسطو الممثلين الحقيقيين لنضج الفكر الإغريقي وازدهاره.

ولكن قبل أن يظهر هؤلاء الآخيرون تعرَّض هذا الفكر لمحنة السفسطة والسوفسطائيبن، الذين تشككوا في العقل وفي أصول الأخلاق، واتجروا في العلم والتدريب على الجدل، ونادوا - وعلى رأسهم بروتاجوراس - بأن (الإنسان الفرد هو مقياس كل شيء)؛ فكانت آراؤهم ومواقفهم نكسة للفلسفة ولمناهج العقل؛ الأمر الذي أدى - برد الفعل - إلى ظهور سقراط."(۱)

<sup>(</sup>۱) د/محمد كمال جعفر ود/حسن عبد اللطيف - في الفلسفة مدخل وتاريخ - ص ١٣٦،١٣٥.

### ح سقراط وتلامذته:

# • سقراط Socrates (۲۷۰ – ۳۹۹ ق.م):

"عاش سقراط (٤٧٠ – ٣٩٩ ق.م) في القرن الخامس قبل الميلاد في أثينا دولة المدينة الصغيرة التي كانت إمبراطورية قوية في البحر الأبيض.وكان الكثير من الأثينيين يملكون عبيدًا؛ مما أعطاهم فسحة من الوقت والفراغ لابتكار أشياء، مثل: الدراما، والتاريخ، والفلك، والفلسفة؛ فاعتقدوا أنهم أعظم أمة متحضرة على ظهر الأرض."(١)

"كان سقراط يدعي باستمرار أنه لا يعرف شيئًا؛ وهذا هو السبب في أن كاهنة دلفي قالت عنه إنه أحكم الناس في بلاد اليونان، وكان يشجع تلاميذه على مناقشة الأفكار ليريهم عادة كيف يصعب العثور على إجابات مقنعة عن الأسئلة الفلسفية، وهذه الريبة التي كان يثيرها الحوار السقراطي في عقول الناس ربما تفسر اللقب الذي أطلق عليه، وهو «ذبابة الحيل».

ولا أحد يعرف ما إذا كان يؤمن أصلًا أن الحوار الفلسفي يمكن أن يكشف عن الحقائق المطلقة بالنسبة لمفاهيم مثل العدالة حتى

<sup>(</sup>۱) دیف روبنسون، وجودي جروفز – أقدم لك الفلسفة – ص۲۰۰ - ۳۲ –

يمكن عندئذ تطبيقها على المشكلات الأخلاقية والسياسية. وكان إيمانه الأساسي هو أن الحكمة الأخلاقية الحقة تكمن في الذات، وأن الفضيلة علم. "(١)

وقد كان لسقراط بعض الأصدقاء المشبوهين من أمثال كريتياس، الذي حكم بطريقة منظمة على كثير من الأثينيين بالموت لأنهم لم يوافقوا على حكم الطغاة الثلاثين، وقد اتهم سقراط نفسه بعدم التقوى وإفساد الشباب الأثيني، وحكم عليه بالموت، فتجرع السم بعد أن شح معتقداته لأصدقائه وتلاميذه. (٢)

وقد كان سقراط خصمًا عنيدًا للسوفسطائيبن، "وأخذ على عاتقه الرد على أباطيلهم بكل الوسائل بما في ذلك مجادلة الناس في

<sup>(</sup>۱) ديف روبنسون، وجودي جروفز – أقدم لك الفلسفة – ص٢٣٠ وهذا اللقب أطلقه سقراط على نفسه، يقول في محاورة الدفاع: "أنا ذبابة الخيل التي أرسلها الله لتقضَّ مضاجع الأثينيين.": المترجم بالهامش.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق - ص ۲۶ بتصرف.

والطغاة الثلاثين حكومة نتألف من ثلاثين عضوًا - من بينهم كريتياس - فرضتها اسبرطة بعد هزيمة عدوتها أثينا، وقد ظلت تحكم لمدة عام، ثم أُطيح بها في النهاية، وعادت الديمقراطية من جديد إلى أثينا.

وقد شرح سقراط معتقداته لتلاميذه في محاورة فيدون التي تصور الأيام الأخيرة لسقراط قبل تنفيذ حكم الإعدام: المترجم بالهامش.

الأسواق وفي قارعة الطريق. وكان هم سقراط أن يوقظ العقول ويوجهها للبحث عن الحقيقة، وعدم الاستسلام للتقليد والكسل العقلي.

وكان يؤكد أن لكل شيئ حقيقة يمكن كشفها بالعقل. وقد قضي حياته يعلم أبناء أثينا، وخاصة شبابها كيفية البحث عن حقائق الأشياء متبعًا منهج (التهكم والتوليد)، وتتمثل المرحلة الأولى من هذا المنهج في أن سقراط يختار موضوعًا للحوار، ويختار أحد المهتمين به، ويبادره بالسؤال عنه، وحينما يشرع الرجل في إبداء آرائه، ويكون سقراط قد أظهر جهله بالموضوع ووقف موقف المنصت الذي يطلب العلم، يأخذ في مناقشة أفكار خصمه حتى يشعر بأنه غير قادر على أن يستمر بعد ذلك في مناقشة سقراط فيكتفي بأن يتلقى منه. وهنا تبدأ المرحلة الثانية (مرحلة التوليد) وفيها يبدأ سقراط بإعادة بناء المعرفة بعد إزالة آثار المعارف السوفسطائية المشوهة، وذلك عن طريق توجيه الأسئلة التي تساعد على توليد المعارف الثابتة بالفطرة. ويقوم هو بدور الموجه المصحح فقط، فقد كان يؤمن فيما يبدو بما شرحه أفلاطون فيما بعد من أن النفس تعرف كل العلوم؛ إذ هي معارف تلقتها النفس في حياة سابقة على هذه التجربة.

وبذلك نجد أن سقراط أخذ على عاتقه هدم حركة السفسطة فابتكر

بذلك الفلسفة الروحية الإنسانية القائمة على التساؤل والبحث العقلي المنظم؛ فاستحق ثناء أرسطو فيما بعد لكونه (أول من طلب الحد الكلي طلبًا مطردًا، وتوسل إليه بالاستقراء) وإنما يقوم العلم على هاتين الدعامتين، يكتسب الحد من الاستقراء، ويركب القياس بالحد، فالفضل يرجع إلى سقراط في الأمرين.

ولم يحفل سقراط في فلسفته بالطبيعيات والرياضيات؛ لأن اهتمامه انحصر في النظر في الإنسان، ولذا اشتهر عنه أنه أنزل الفلسفة من السماء إلى الأرض، وكان يقول عن نفسه: إنني أحترف حرفة أمي- وكانت قابلة - غير أنني أستقبل الذراري العقلية.(١)

<sup>(</sup>۱) د/محمد كمال جعفر ود/حسن عبد اللطيف - في الفلسفة مدخل وتاريخ - ص ١٢٣:١١٠٠ بتصرف، وانظر: د.أبو ريان - تاريخ الفلسفة - ص ١٣٩:١٣٠ ويوسف كرم - تاريخ الفلسفة اليونانية - ص ١٣٠:٦٣، ود.محمود قاسم - دراسات في الفلسفة - ص ١٨:١٤٠٠

# • أفلاطون Plato (۲۲۷ – ۲۲۷ ق.م):

يعد أفلاطون أشهر فلاسفة المثالية في الفلسفة القديمة، ولد حول عام ٣٤٧ عام ٤٢٧ ق.م، وتوفي في سن الواحدة والثمانين حول عام ٣٤٧ ق.م، ونستمد أهم معالم حياته من رسالته السابعة، ومن كتاب عاشوا بعد موته بثلاثة أو أربعة قرون، وعلى رأس هؤلاء ديوجينيس اللائرثي، ورغم أنه عاش في فترة تعد من أكثر فترات الأدب اليوناني خصوبة وثراء، إلا أننا نادرًا ما نجد له ذكرًا في كتابات معاصريه.

ومن المؤكد أنه ينتمي إلى أسرة أرستقراطية، شارك بعض أفرادها في سياسة بلاده، وانضموا إلى حزب الأوليجارشية. وقد آثر أفلاطون ألا يتورط معهم في الحكم لكثرة مظالمهم، كما أنه حنق على سياسة الديمقراطية التي أعدمت أستاذه سقراط.

وفي سن العشرين عرف أفلاطون سقراط ولازمه حتى إعدامه، كما اطلع على مذهب هرقليطس وبارمنيدس.

وتعد زيارته لسيراقوصة بصقلية من أهم الرحلات التي أثرت في حياته السياسية والفكرية، فقد أقام ببلاط طاغيتها ديونيسيوس الأول فترة، عاد على إثرها إلى أثينا ليؤسس أكاديميته.

وتعد أكاديمية أفلاطون من أشهر مدارس العالم القديم، وقد سارت على منهج يتسع لدراسات متنوعة، من أهمها: الرياضيات، والفلك، والفلسفة، ومن أشهر طلابها في عصر أفلاطون: ثياتيتوس وأودكسوس وأرسطو.(١)

## ١- مسائل الألوهية والخلق والنفس:

يقول الشهرستاني: "حكى عن أفلاطون قوم ممن شاهده ونتلمذ عليه، مثل: أرسطوطاليس، وطيماوس، وثاوفرسطيس أنه قال: إن للعالم محدثًا، مبدعًا، أزليًّا واجبًا لذاته، عالمًا بجميع معلوماته على نعت الأسباب الكلية. كان في الأزل ولم يكن في الوجود رسم ولا طلل إلا مثالًا عند الباري تعالى، ربما يعبر عنه بالهيولي، وربما يعبر عنه بالعنصر، ولعله يشير إلى صور المعلومات في علمه تعالى، قال: فأبدع العقل الأول، وبتوسطه النفس الكلية، وقد انبعث عن العقل انبعاث الصورة في المرآة وبتوسطها العنصر."(٢)

ويلاحظ من كلام الشهرستاني ما يلي:

<sup>(</sup>١) د.أميرة مطر - معجم أعلام الفكر الإنساني - ص ٦١٤،٦١٣ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) الشهرستاني – الملل والنحل – جـ٢- ص٨٨، ٨٩.

أن أفلاطون قال بوجود الخالق، وبكونه يتمتع بعدة صفات، هي: أنه أزلي، واجب لذاته، عالم بجميع المعلومات على نحو كلي.

كما قال أفلاطون من وجهة نظر الشهرستاني بمراتب الوجود. فكان الخالق أولًا ولا شيء معه، ثم خلق العقل الأول، وبتوسطه خلق النفس الكلية، ثم خلق العنصر بتوسط العقل الأول والنفس الكلية.

يلاحظ كذلك أن أفلاطون من وجهة نظر الشهرستاني قال بقدم عالم المثل على الخلق.

ويقسم أفلاطون البشر من حيث اعتقادهم في مسألة الخلق إلى ثلاث طوائف:

- ١) المنكرون لوجود الآلهة.
- ٢) القائلون بوجود آلهة لا يبالون بسلوك البشر.
- ٣) القائلون بوجود آلهة يبالون بسلوك البشر. (١)

وقد رد أفلاطون على الطائفتين الأولى والثانية بما يلي:

<sup>(</sup>۱) انظر: أفلاطون – القوانين – ترجمة من اليونانية إلى الإنجليزية د. تيلور – نقله إلى العربية محمد حسن ظاظا – مطابع الهيئة المصرية العامة للكتاب – ١٩٨٦م -ص٤٥٣٠

## أ- إثبات وجود الآلهة:

يؤكد أفلاطون وجود الآلهة، فيقول: الآلهة ليست وهمًا، بل هي أكثر الحقائق تأكيدًا، ووجودهم فوق أبعد أطلال الشك.

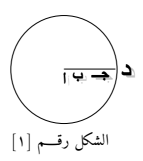
وهو يرى أن التفكير في الآلهة هو أعظم المسائل؛ لأن الاعتقاد الصحيح يؤدي إلى السعادة وطيب العيش والعكس بالعكس؛ لذلك فإنه ما من أحد اتخذ مبدأ عدم وجود آلهة في باكورة حياته ظل أبدًا مصرًا حتى شيخوخته على الثبات على ذلك الاعتقاد.(١).

ويبدأ أفلاطون إثبات وجود الآلهة من نقطة الحركة والسكون، فهو يرى أن بعض الأشياء يتحرك وبعضها لا حركة له، وأن بعضها يتحرك في موقع واحد، وبعضها الآخر يتحرك في مواقع عديدة.

أما الذي يتحرك في موقع واحد فيعني به تلك "الأشياء التي نتصف بعدم تحرك مراكزها، مثلها هو حادث في دوران ما يسمى بالدوائر النائمة" ويقول: إنه في حالة ذلك الدوران فإن هذه الحركة تدير معها أكبر الدوائر وأصغرها مقسمة نفسها تقسيمًا متناسبًا إلى الأصغر والأكبر، بمعنى أنه إذا كان هناك قرص يدور فكل النقاط التي على خط واحد ما بين المركز والحافة تدور على مدارات متفاوتة في

<sup>(</sup>١) أفلاطون – القوانين – ص٢٥٢ بتصرف.

السرعة، بحيث تزداد السرعة كلما كانت النقطة أقرب إلى مركز القرص. ومع ذلك فإن دورة النقاط جميعًا تتم في وقت واحد<sup>(١)</sup>



في هذا القرص تقع النقاط (ب)، (ج)، (د) على خط واحد يصل بين المركز (أ) والحافة، هو الخط (أ د). والنقطة (ب) هي أقرب النقاط للمركز؛ فهي لذلك أسرع النقاط، بينما النقطة (د) هي الأبطأ؛ لأنها هي الأبعد عن المركز، أما النقطة (ج) فتبقى متوسطة في السرعة تبعًا لتوسط موقعها، ومع ذلك فإن النقاط الثلاث تدور دورة كاملة حتى تعود إلى موقعها الأصلي في وقت واحد تمامًا، ودون أن يتحرك المركز (أ)، فهو يحرك كل الأشياء دون أن يتحرك من مكانه، ولكنه يتحرك حول مركزة فقط.

وأما الأشياء التي تتحرك في مواقع عديدة، فهي تلك التي لها حركة

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> انظر: الشكل رقم [۱].

تبدل وتحول في كل لحظة إلى مكان جديد، ويرى أفلاطون أن نقطة البدء مستحيل أن تكون هي ما يتحرك بشيء غير نفسه، ولكن لابد أن يكون الشيء الذي قد حرك نفسه بنفسه هو مبدأ تلك الحركة، وهذا الشيء ثابت في مكانه يتحرك حول مركزه، ولا يتحرك مركزه، وتتحرك مع تحركه كل الأشياء، فيحرك معه شيئًا ثانيًا، والثاني يحرك الثالث، وهكذا تنقل الحركة بالدور إلى آلاف وعشرات يحرك الأشياء. (١)

يقول أفلاطون: "لنفرض أن كل الأشياء كانت مجتمعة مع بعضها وساكنة - كما يجد أغلب أفراد المجموعة من الجرأة ما يجعلهم يؤكدون ذلك - فأي الحركات التي عايناها يجب أن تكون أولها ظهورًا فيها؟ بالطبع تلك التي تحرك نفسها أو لا يمكن أن يكون هناك سبب آخر ممكن ينشأ عنه التغيير، ما دمنا نفترض أن التغيير لم يكن له وجود سابق في النظام الكوني، وينتج عن ذلك أنه ما دام منبع كل الحركات - مهما كان أمرها - هو الأول الذي يحدث بين الأجسام الساكنة، والأول في الترتيب من حيث تحريك الأجسام، فستحكم بأن الحركة التي تبدع نفسها هي - بالضرورة - أول فستحكم بأن الحركة التي تبدع نفسها هي - بالضرورة - أول

<sup>(</sup>۱) انظر: أفلاطون – القوانين – ص ٤٦٠ ، ١٤٨٨.

الحركات وأعظمها قدرة على جميع التغيرات بينما تلك التي نتغير بشيء آخر وتحرك شيئًا آخر تكون الثانية "(١).

نستخلص من هذا النص عدة نقاط مهمة تجملها النقاط التالية:

يفترض أفلاطون وجود الأجسام بلا حركة قبل نشوء الحركة، وهو بذلك - كما يبدو للوهلة الأولى - يفترض قدم المادة، إلا إذا اعتبر ذلك فرضًا جدليًا، ويؤكد ذلك الجملة الاعتراضية التي أوردها (كما يجد أغلب أفراد المجموعة من الجرأة ما يجعلهم يؤكدون ذلك) خاصة وأن أفلاطون يؤكد قدم النفس، وأنها سابقة على المادة (٢) - كما سيلي التفصيل - إلا إذا اعتبر أن النفس (وهي المحرك عنده) غير الحركة، وهذا غير صحيح لأنه يؤكد أن النفس هي الحركة، يقول: إن ذات نفس الحقيقة التي أسسها النفس في كل لغتنا تعريفها الحركة الذاتية "(٣) وبذلك يمكن القول: إن ذلك لا يعدو أن يكون فرضًا جدليًا، أو أن ذلك يعني قدم المادة عن الأجسام الحية، فالنفس هي الأقدم ثم وجدت المادة بلا حياة ثم حلت النفس في الأجسام.

يقول أفلاطون: "إن الحركة تنتقل من المحرك الأول إلى الذي

<sup>(</sup>١) أفلاطون – القوانين – ص٢٤٦٠

<sup>(</sup>۲) السابق نفسه.

<sup>(</sup>٣) انظر: السابق - ص٣٦٥٠٠

يليه، ثم ينتقل من الثاني إلى الثالث، فهي لا تنتقل من الأول إلى جميع الموجودات القابلة للحركة مباشرة، وإنما بطريق التسلسل، بل إنه تعتبر ذلك شرطًا في الوجود، يقول: "ولكن ما هو الشرط الذي يتحقق به الوجود بوجه عام؟ يبدو أنه يحدث عندما تتزايد فيه نقطة الابتداء الأولى، وتصل بذلك إلى طورها الثاني، ومنه إلى ما يليه، وهكذا تتحول القابلية للإدراك بعد اكتساب ثلاث خطوات إلى مدركات."(١)

أن أفلاطون يعتبر الحركة هي الحياة؛ لأن الحركة هي النفس، يقول: إننا عندما نجد هذه الحركة قد أظهرت نفسها في شيء مكون من التراب والماء والنار نصفه بأنه حي؛ لأننا عندما نرى نفسًا في شيء ما يجب أن نؤكد أن الشيء حي. (٢).

أفلاطون يعني بالأول هنا الأول من حيث الوجود أو التحرك، والأول من حيث النفس، فهو أول من والأول من حيث التحريك، وهو الإله، وهو النفس، فهو أول من وجد متحركًا بين الأجسام الساكنة، وهو أول من حرك تلك الأجسام؛ لذلك تنسب إليه الحركة كلها، فكل حركة توجد تنسب -

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أفلاطون - القوانين – ص- **١٤٦١** 

<sup>(</sup>٢) السابق - ص٤٦٤، ٤٦٤ بتصرف.

بلاشك- إلى ذلك الأول؛ لأن أي حركة وجدت أو ستوجد إنما هي جزء من حركته، ونفسها هي جزء من نفسه؛ لأن النفس هي الحركة الذاتية كما سبقت الإشارة، وهذا الكلام إنما هو نوع من وحدة الوجود كما يقرر أفلاطون نفسه في موضع آخر، حيث يقول: "ما دام أن النفس، أو النفوس الخيرة كاملة الخير قد برهنت على أنها أسباب كل شيء؛ فإننا نتمسك بأن النفوس آلهة، سواء أدارت العالم من داخل أجسام مكونه، مثل الكائنات الحية، أو بأية طريقة من طرق فعلها، فهل يحتمل أي رجل ممن يشارك في ذلك الاعتقاد أن يسمع قول من يقول: إن كل الأشياء ليست (متملئه بالآلهة)؟ "(١)

# ب- إثبات صفات الآلهة:

سبق ذكر كلام الشهرستاني الذي أكد فيه أن أفلاطون يرى أن للعالم محدثًا مبدعًا، أزليًّا، واجبًا لذاته، عالمًا بجميع معلوماته على نعت الأسباب الكلية

وقد اختلف الباحثون في مسألة توحيد أفلاطون، "حيث يضع معظم الباحثين أفلاطون في مقدمة الفلاسفة القائلين بوحدة الإله و تنزيهه عن التشبيه. بيد أن نفرًا منهم يرى أن الفكرة عنده لا تخلو من

<sup>(</sup>١) انظر: السابق - ص ٠٤٧٠

التشويش الذي يضعفها، بل يفقدها مصداقيتها، و حجتهم في ذلك أنه لم يصرح في إحدى محاوراته ببطلان عقيدة التعدد، بل إن عالم المثل الذي ابتدعه كان شاغلًا بالآلهة المنبثقة من مثال المثل، و كذلك السماء المليئة بالكواكب المؤلهة."(١)

وفي الحقيقة فإن أفلاطون يذكر أن الأول واحد، و أنه أصل خير وسعادة البشرية، وأنه هو علة الخير؛ لأن الإله صالح و يجب وصفه بالصلاح والحق، ولا شيء من الصالح ضار. كما يرى أن الله جوهر بسيط، فلا يتكيف، ولا يخرج عن المظهر اللائق بذاته، ولا يلحق به التغير أو التحول. وهو كذلك لا يكذب قولًا أو فعلًا. (٢)

ومع ذلك فإنه لا ينفي التعدد، بل يصرح بأنه متمسك بقول: إن النفوس آلهة، يقول: "فإننا نتمسك بأن النفوس آلهة." (٣)

وربما كان من الأوفق الجمع بين الرأيين أو الفكرتين، فالأوَّل و احد لا شك في ذلك، و هو الإله. و أما النفوس، فلمَّا كانت هي محركة؛ لذلك وصفها أفلاطون بالآلهة، بل إنه تمسك بتلك التسمية؛

<sup>(</sup>۱) د/عصمت نصار-الفكر الديني عند اليونان دار الهداية للطباعة و النشر و التوزيع- ط۲-۱٤۲۳هـ/۲۰۰۳م- ص۸۹.

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق ص ٦٧: ٧٤.

<sup>(</sup>۳) السابق ص ۰٤٧٠

لأنه فهم من الإله أنه هو الذي يحرك؛ لأن الحركة هي الحياة، لذلك فإن كل محرك فهو واهب للحياة على نحو ما. أما الأول فهو واهب كل الحركات، لأنه هو الذي وضع النفس في مركز الدائرة من هذا العالم كروي الشكل، و لما كانت النفس هي المحرك لهذا العالم، صار هذا العالم كائنًا حيًّا وإلهيًّا(۱). و بذلك فإنه يمكن الجمع بين الفكرتين.

كا أن أفلاطون ينزه الآلهة عن الصفات السيئة التي وردت في الأساطير اليونانية، فيقول على لسان أوطيفرون – على سبيل المثال: "ألا ترى إلى الناس كيف يعبدون "زيوس" أفضل الآلهة وأقدمهم مع اعترافهم بأنه كبل سلفه (كرونوس Cronos) لأنه مزق أبناءه تمزيقًا مروعًا، بل إنهم ليقولون: إنه أنزل العقاب بأبيه نفسه (أورانوس Uranus) لسبب شبيه بهذا "(٢) ثم يروى على لسان سقراط معقبًا على كلام أوطيفرون أنه يمقت تلك الأقاصيص التي كانت تروى عن الآلهة، ثم يقول: "وهل تعتقد حقًا أن الآلهة كان يحارب بعضها بعضًا، وأن قد نشبت بينها معارك، ومواقع حامية كما

<sup>(</sup>۱) انظر: د. ماجد فخري – تاریخ الفلسفة الیونانیة – دار العلم للملایین – بیروت – ط۱ - ۱۸ انظر: د. ماجد فحری – تاریخ الفلسفة الیونانیة – دار العلم للملایین – بیروت – ط۱ - ۱۸ ماجد فحری – ط۱

<sup>(</sup>۲) أفلاطون ٔ عاورة أوطيفرون - ضمن كتاب محاورات أفلاطون - ترجمة د. زكي نجيب محمود - ص١٧٠٠

يقول الشعراء، وما تستطيع أن تراه مبسوطًا في تآليف الأعلام من رجال الفن؟ "(١)

ويبرهن أفلاطون على ذلك بأن العداوة تنشأ حينما يكون موضوع الخلاف هو العادل والظالم، والخير والشرير، والشريف والوضيع، وأن كل إنسان يحب ما يراه نبيلًا وعادلًا وخيرًا، ويمقت نقيض هؤلاء. فإذا كانت أشياء بعينها يكرهها الآلهة ويحبها الآلهة، فإن هذه الأشياء تكون تقية وفاجرة معًا، أو ثبت أن الظلم قد يحدث بينهم، فإذا كانت أشياء بعينها يكرهها الآلهة ويحبها الآلهة فإذا كانت الأولى، فإن ذلك يؤدي إلى القول بأن التقوى والفجور، والعدل والظلم، والخير والشرهي كلمات لا معنى لها. وإن كانت الأخرى: فعلى أي أساس ينكر الإنسان الظلم ويعاقب عليه. (٢)

كما ينزه أفلاطون الآلهة عن كونها "تبلو الأبرار بالكوارث والمحن وتسبغ على الأشرار سوابغ النعم، فيقرع المملقون والدجالون أبواب المثرين، ويؤكدون لهم نيلهم السلطان الإلهي ليغفروا لهم ما اجترحوه هم وآباؤهم من المظالم والفجور لقاء القرابين والتسابيح والولائم

<sup>(</sup>۱) السابق – ص۱۸، وانظر: كذلك أفلاطون – جمهورية أفلاطون - ترجمة حنا خباز – دار القلم – بيروت – بدون تاريخ – ص ۰۹۷

<sup>(</sup>٢) انظر: أفلاطون - القوانين - ص ١٧: ٢٤.

وحفلات السرور، وإذا أراد أحدهم الإيقاع بعدوه أمكنه ذلك بنفقة زهيدة بارًا كان خصمه أو مجرمًا."(١) ويسمى هذا الفعل رشوة للآلهة، وهو أمر غير جائز.

ويرى أفلاطون أن الآلهة تدرك وترى وتسمع كل شيء، وأنه لا شيء في دائرة الحس أو المعرفة يخرج عن دائرة علمها، كما أن الآلهة تستطيع أن تفعل كل ما يمكن فعله بواسطة أهل الخلود وأهل الفناء. كذلك فهم خيرون في أعلى مراتب الخير، وأنه لا يجب أن تنسب إليهم الصفات السلبية كالإهمال والكسل والبلادة، ويرى أفلاطون كذلك أن الآلهة تهتم بأفعال البشر كبيرها وصغيرها، ودلل على ذلك بأنها إذا كانت تهمل الأمور التافهة والتفصيلات الصغيرة، فإنها نتصرف بجهل وإهمال، وذلك مخالفة لصفاتها التي سبق فإنها نتصرف بجهل وإهمال، وذلك مخالفة لصفاتها التي سبق فكرها. (٢)

## ج-إثبات قدم النفس:

يرى أفلاطون أن الإله وضع النفس في مركز الدائرة من هذا العالم كروي الشكل، وبثها في جميع أنحاء الجسد الكوني، فكان هذا العالم

<sup>(</sup>١) أفلاطون – الجمهورية – ص٠٥٠

<sup>(</sup>٢) أفلاطون – القوانين – ص٤٧٤، ٥٧٥.

كَائنًا حيًّا وإلهيًّا (١). وكانت النفس هي المحرك لهذا العالم. وهي تنماز بالبساطة والثبات والخفاء (٢). وعلى غرار نفس العالم خلق النفس الإنسانية وجعلها علة حركة الإنسان وحياته.

النفس الإنسانية عند أفلاطون قسمان: قسم عال وراق وبه العقل، وهو الذي يتصل بعالم المثل، وهذا القسم بسيط غير مركب ولا يقبل التجزئه، وهو أبدي لا يفنى، والقسم الثاني قسم غير عاقل، وهو يتجزأ ويفنى، وهذا القسم ينقسم إلى جزأين: جزء شريف نتعلق به الشجاعة وحب الشرف وكل العواطف النبيلة، وجزء وضيع نتعلق به كل الشهوات البهيمية، والجزء الأول له اتصال بقسم العقل، ولكنه يختلف عنه بأنه غريزي لا يصدر منه الشيء عن تفكير، ومركز قسم العقل هو الرأس، ومركز الجزء الشريف من القسم غير العاقل هو القلب، ومركز الجزء الوضيع أسفل البدن، والإنسان وحده هو الذي له القسمان. (٣)

ويرى أفلاطون أن النفس أقدم من المادة، ويببن خطأ من قال:

<sup>(</sup>١) انظر: د. ماجد فخري – تاريخ الفلسفة اليونانية - ص ١٨٧٠

<sup>(</sup>٢) انظر: أفلاطون - محاورة فيدون. ود. عزت قرني - مقدمة محاورة فيدون - مكتبة الحرية الحديثة- ١٣٩٩هـ- ١٩٧٩م - ص ٥٦٠

<sup>(</sup>٣) انظر: أ. أحمد أمين، ود. زكي نجيب محمود – قصة الفلسفة اليونانية – ص١٦٩ .١٦٨.

إن المادة أقدم من النفس، أو من قال: إن نفس الكافر نتاج له؛ لأن ذلك يعني أن يقال عن السبب الأول أنه ليس بالسبب الأول، يقول: "و ها هو ذاك في المبدأ القائل بأن نفس الكافر نتاج له، ويقال عن السبب الأول لكل ما يوجد، وما ينتهي وجوده أنه ليس بالسبب الأول، ولكنه سبب ثان ومشتق، إنه السبب الثاني الأولى، ومن هنا كان خطؤهم عن الوجود الحقيقي للآلهة."(١)

ويرى أفلاطون أن النفس تقوم بين الأشياء الأولية، وأنها أكبر سنًا من جميع الأجسام، وأنها السبب الأول في جميع تغيراتها وتحولاتها... (وأن) كل ما هو شبيه بالنفس ذو مولد أسبق من كل ما هو خاص بالأجسام ما دمنا نرى أن النفس ذاتها أكبر سنًا من الجسم."(٢)

والنفس عند أفلاطون كما ذُكر من قبل - هي الحركة الذاتية التي تحرك كل شيء فهي "المحرك لكل ما هو موجود، وما كان موجودًا، وما سيوجد، ولكل أضداد الأشياء ما دمنا نرى أنها قد كشفت عن نفسها كالسبب العام لكل حركة وتغير."(")

<sup>(</sup>١) أفلاطون – القوانين – ص٥٥٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق - ص٥٥٨، ٥٥٩٠

<sup>(</sup>۳) السابق ص*۰*٤٦٥

ويبنى أفلاطون على ذلك قوله إن كل ما يتحرك بحركة غير ذاتية يكون أحط مرتبة مما يتحرك بحركة ذاتية "ونتيجة لذلك سيكون من الصواب الفاصل والحق النهائي أن نؤكد... أن النفس سابقة على الجسم، وأن الجسم مشتق ويأتي في المرتبة الثانية، وأن النفس تحكم بمقتضى النظام الحقيقي للأشياء، وأن الجسم موضوع للإرادة والقيادة." (١)

## د- إثبات أن النفوس آلهة:

يقول أفلاطون: إن النفس أو الحركة الذاتية تسوق الشمس والقمر والأجرام السماوية وتحركها، ويقول: إنها تحرك الشمس على سبيل المثال، وتقودها كي تجلب النور إلى الدنيا، ومن ثم فإنه يجب على كل منا أن يوقرها كإله.. وما دام أن النفس أو النفوس الحيرة كاملة الخير قد برهنت على أنها أسباب كل شيء، فإننا نتمسك بأن النفوس آلهة."(٢)

#### ٢- مسألة المعرفة:

أثبت أفلاطون لكل موجود مشخص في العالم الحسي مثالًا غير

<sup>(</sup>١) أفلاطون – القوانين - ٢٥٠٠

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق ص ۲۷۰۰

مشخص في العالم العقلي (عالم المثل) الذي يحتوي على المثل والمعاني، حيث إن "العالم عالمان: عالم العقل، وفيه المثل العقلية والصور الروحانية، وعالم الحس، وفيه الأشخاص الحسية والصور الجسمانية."(١)

ويرى أفلاطون أن هناك عدلًا مطلقًا وجمالًا مطلقًا وخيرًا مطلقًا، وأن كل صفة لها حقيقة مطلقة. ويرى كذلك أن هذه الحقائق المطلقة لا يمكن التوصل إليها وعلمها على حقيقتها - إن كان ذلك في مقدور الإنسان - من خلال أعضاء الجسد، بل من خلال العقل وحده. (٢)

ويرى أفلاطون أن الجسد إنما هو آلة تَهْوِيش على العقل، "وأحسن ما يكون الفكر حينما ينحصر في حدود نفسه حتى لا يشغله شيء من هذه، فلا أصوات ولا مناظر ولا ألم ولا لذة مطلقًا. وذلك إنما يكون عندما يصبح الفكر أقل اتصالًا بالجسد، فلا يصله منه حس

<sup>(</sup>۱) الشهرستاني – الملل والنحل – جـ۲ – ص۸۸، ۸۹.

<sup>(</sup>۲) انظر: أفلاطون – محاورة فيدون – ضمن كتاب محاورات أفلاطون – ترجمة د. زكي نجيب محمود- ص١٢٥، ١٢٦.

ولا شعور، بل ينصرف بتطلعه إلى الكون."(١)

و يرى كذلك أن الجسد هو مصدر الشر و الجهل، و أن التجرد أو التطهر هو سبيل المعرفة؛ ذلك أن التطهر هو "انفصال الروح عن الجسد... و اعتياد الروح أن تجمع نفسها و تحصرها في نفسها بعيدًا عن مطارح الجسد جميعًا، و انعزالها في مكانها الخاص، في هذه الحياة الأخرى ما استطاعت إلى ذلك سبيلًا، و فكاكها من أغلال البدن. "(٢)

و يجمع أفلاطون ذلك كله في نص جامع يسوقه على لسان أستاذه سقراط، يقول: "أما من يظفر بمعرفتها [ أي الحقائق المطلقة] أسمى ما تكون نقاءً فهو ذلك الذي يسعى إليها واحدة واحدة، فيتناولها بالعقل وحده، دون أن يأذن للبصر أو لغيره من الحواس الأخرى بالتطفل أو التدخل في مشاركة العقل و هو منصرف إلى التفكير، بل ينفذ بأشعة العقل ذاتها، بكل صفائها إلى ضوء ما فيها من حقائق، بعد أن يكون قد تخلص من عينيه و أذنيه، بل من جسده الذي لا يرى فيه إلا عنصر تشويش يعوق الروح عن إدراك المعرفة ما دام متصلًا بها.

<sup>(</sup>۱) أفلاطون – محاورة فيدون – ضمن كتاب محاورات أفلاطون – ترجمة د. زكي نجيب محمود -ص ١٢٥٠

<sup>(</sup>۲) السابق ص ۱۲۸۰

أليس أرجح الظن أن يظفر مثل هذا الرجل بمعرفة الوجود إن كانت معرفته في مقدور البشر على الإطلاق؟ "(١)

إلا أن أفلاطون يؤكد أن المعرفة الحقيقية لا تكون إلا بعد الموت؛ حيث إن الموت هو التخلص الكامل من الجسد، يقول: "و قد دلت التجارب جميعًا على أنه لو كان لنا أن نظفر عن شيء ما بمعرفة خالصة لوجب أن نتخلص من الجسد، و لزم على الروح أن تشهد بجوهرها جواهر الأشياء جميعًا، و لست أحسبنا إلا ظافرين بما ينبغي – و هو ما نزعم أننا محبوه، و أعني به الحكمة – لا أثناء حياتنا، بل بعد الموت."(٢)

وهو يرى أن الروح تنتقل بعد الموت إلى العالم الخفي، إلى الإلهى و الخالد و العاقل، فإذا بلغته رفلت في نعيم، و تخلصت من أوزار الناس و حمقهم، و من مخاوفهم و عواطفهم الحوشية، و من النقائص البشرية جميعًا، و رافقت الآلهة إلى الأبد، و لكن هذا هو حال الأرواح الخيرة الفاضلة التي سعت في حياتها إلى عالم الحقائق عن طريق التطهر من أدران المادة، أما الأرواح التي أصابها الدنس

<sup>(</sup>۱) السابق - ص ۱۲۶.

<sup>(</sup>٢) أفلاطون - محاوره فيدون – ترجمة د. زكي نجيب محمود – ص ١٢٧٠

- و التي تكون كدرة حال انتقالها بسبب ملازمتها للجسد دائمًا، و التي كانت خادمة للجسد مغرمة به، مستغرقة في رغباته و لذائذه، و التي اعتادت النفور من المبدأ العقلي و مخافته و تحاشيه - فتنجذب هبوطًا إلى العالم المرئي مرة أخرى بعد موتها؛ لأنها تخاف مما هو خفي، فتظل محومة حول المقابر و اللحود، و ليس مستبعدًا في تلك الحالة أن تحل تلك الأرواح في أجساد الحيوانات. (١)

ويرى أفلاطون أن الفلسفة تعمل على تطهير الإنسان؛ حيث إنها مران على الموت؛ لذلك فإن الفيلسوف هو وحده الذي يؤذن له أن يصل إلى الآلهة؛ و لذلك فإنه على الفيلسوف الحق الامتناع عن شهوات الجسد جميعًا، فهو يصبر و يأبى أن يُخضع نفسه لها. (٢)

إلا أن أفلاطون يرى أن المعرفة ليست إلا تذكرًا، و هو ينسب نظرية التذكر هذه لسقراط. و مفاد هذه النظرية أن المعرفة ليست إلا تذكرًا لما كنا قد تعلمناه من قبل، و هذا يقتضي "بالضرورة زمنًا سالفًا تعلمنا فيه ما نحن الآن ذاكروه، و قد كان هذا التذكر يستحيل لو لم تكن أرواحنا قبل حلولها في الصورة البشرية كائنة في مكان ما،

<sup>(</sup>١) السابق - ص ١٥٤: ١٥٤ بتصرف.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> انظر: السابق – ص ۱۵۲: ۱۵۰

# و إِذًا فهذه حجة أخرى تؤيد خلود الروح."(١)

ويدلل أفلاطون على صحة تلك النظرية ببرهان ساطع تقيمه الأسئلة حسب تعبيره، يقول على لسان سيبيس: "فإذا أنت ألقيت على شخص سؤالًا بطريقة صحيحة، أجابك من تلقاء نفسه جوابًا صحيحًا. فكيف

(۱) أفلاطون - محاوره فيدون – ترجمة د. زكي نجيب محمود ص ١٣٧. و انظر: د. أحمد فؤاد الأهواني – معاني الفلسفة – دار إحياء الكتب العربية – عيسى البابي الحلبي و شركاه – القاهرة – ط ١ – سنة ١٣٦٦هـ - ١٩٤٧م – ص ١٢٠٠

وقد ورد في هذه الفقرة أن فكرة التذكر و وجود الروح في زمن سالف تؤيد فكرة خلود الروح! و هو زعم باطل؛ حيث إن ذلك قد يدل على أزلية النفس و ليس على خلودها. فالحالد غير الأزلي؛ لأنه الخالد هو غير المتناهي، و هو الأبدي. أما الأزلي فهو ما لا أول له. كما أن وجود النفس في زمن سالف لا يعني أن ذلك الزمن السالف سبقته أزمنه لا نهائية كانت فيها النفس موجودة.

وربما كان ذلك وهم من المترجم حيث إن الكلمة الأجنبية (Eternal) أو (Eternity) تطلق أيضًا على الأبدي، و هو ما لا آخر له أو الخالد: انظر: المعجم الفلسفي ص ١، ص ٩، و انظر: كذلك معجم مصطلحات الفلسفة باللغات الفرنسية و الإنجليزية و العربية - د. أبو العلا عفيفي، و د. زكي نجيب محمود، و د. عبد الرحمن بدوي، و د. محمد ثابت الفندي - المجلس الأعلى لرعاية الفنون و الآداب و العلوم الاجتماعية - القاهرة - سنة ١٩٦٤م - ص ٥٠٠.

#### و في المعجم:

"Eternal: going on for ever; without beginning or end.": Longman Dictionary of contemporary English – Long man Group Ltd England – 1978 – P. 373.

والمحاورات المذكورة معربة عن الترجمة الإنجليزية التي قام بها بنيامين جويت ( Benjamin ).

استطاع أن يفعل ذلك مالم تكن لديه من قبل معرفة ومنطق مصيب؟ وأكثر ما يكون ذلك وضوحًا حينما يُعرض عليه شكلً هندسي أو أي شيء من هذا القبيل."(١) وثمة برهان آخر يسوقه أفلاطون على لسان سقراط حين يقول: "إذا لم يقتصر علم إنسان على ما قدر رآه أو سمعه أو سلك في: دراكه أية سبيل أخرى، بل عرف شيئًا آخر معرفة تباين تلك، أفليس هو بذلك إنما يتذكر شيئًا يختلج في عقله؟ "(٢)

يتضح مما سبق وضوح الأثر الأفلاطوني في الفكر الإشراقي، وتجمل ذلك النقاط التالية:

أولًا من حيث الوجود:

قال أفلاطون إن الله جوهر بسيط، فلا يتكيف، ولا يخرج عن المظهر اللائق بذاته، ولا يلحق به التغير أو التحول.

<sup>(</sup>١) أفلاطون – محاورة فيدون – ت: زكي نجيب محمود – ص١٣٧ – ١٣٨٠

وهذا الكلام لا يقوم دليلًا على نظرية التذكر التي قال بها أفلاطون؛ حيث إن التذكر هنا لا يعني بالضرورة تذكر ما قد تعلمه الإنسان في حياة للروح سبقت حلولها في الجسد، وإنما قد تعني استدعاء خبرات الإنسان التي اكتسبها في حياته، وهو ما قال به أرسطو من بعد، انظر: ص ٤ من هذا الفصل.

<sup>(</sup>٢) أفلاطون – محاورة فيدون – ت: زكي نجيب محمود – ص١٣٨٠

و قال كذلك إن الإله وضع النفس في مركز الدائرة من هذا العالم كروي الشكل، وبثها في جميع أنحاء الجسد الكوني، فكان هذا العالم كائنًا حيًّا و إلهيًّا. وكانت النفس هي المحرك لهذا العالم. وهي تنماز بالبساطة والثبات والخفاء.

وكذلك قال أفلاطون بمراتب الوجود؛ فكان الخالق أولًا ولا شيء معه، ثم خلق العقل الأول، وبتوسطه خلق النفس الكلية، ثم خلق العنصر بتوسط العقل الأول والنفس الكلية. كما يقول أفلاطون: إن الحركة تنتقل من المحرك الأول إلى الذي يليه، ثم ينتقل من الثاني إلى الثالث، فهي لا تنتقل من الأول إلى جميع الموجودات القابلة للحركة مباشرة، وإنما بطريق التسلسل، بل إنه عد ذلك شرطًا في الوجود.

ثانيًا: من حيث المعرفة:

أثبت أفلاطون لكل موجود مشخص في العالم الحسي مثالًا غير مشخص في العالم العقلي (عالم المثل) الذي يحتوي على المثل والمعاني، ويرى أفلاطون أن هناك عدلًا مطلقًا وجمالًا مطلقًا وخيرًا مطلقًا، وأن كل صفة لها حقيقة مطلقة. ويرى كذلك أن هذه الحقائق المطلقة لا يمكن التوصل إليها وعلمها على حقيقتها – إن كان ذلك في مقدور الإنسان - من خلال أعضاء الجسد، بل من خلال العقل مقدور الإنسان - من خلال أعضاء الجسد، بل من خلال العقل

وحده.

النفس الإنسانية عند أفلاطون قسمان: قسم عال وراق وبه العقل، وهو الذي يتصل بعالم المثل، وهذا القسم بسيط غير مركب ولا يقبل التجزئه، وهو أبدي لا يفنى، والقسم الثاني قسم غير عاقل، وهو يتجزأ ويفنى.

كما يرى أفلاطون أن المادة هي أداة تَهْوِيشٍ على الروح تُخَلِّط عليها أمرها فتحجبها عن رؤية الإشراقات النورانية.

و لما كان الجسد هو مصدر الشر و الجهل، فإن التجرد أو التطهر هو سبيل المعرفة؛ ذلك أن التطهر هو انفصال الروح عن الجسد، و اعتياد الروح أن تجمع نفسها و تحصرها في نفسها بعيدًا عن مطارح الجسد جميعًا، و انعزالها في مكانها الخاص في هذه الحياة الأخرى ما استطاعت إلى ذلك سبيلًا، و فكاكها من أغلال البدن، ويخلص أفلاطون من ذلك إلى قول: إن المعرفة الحقيقية لا تكون إلا بمفارقة المادة، و إن أحسن ما يكون الفكر حينما يخصر في حدود نفسه، الفكر أقل اتصالًا بالجسد.

و يرى أفلاطون أن ذلك يكون بطريقين: الطريق الأول هو الموت الذي هو خلاص الأرواح من المادة. وأما الطريق الثاني فهو

الفلسفة التي تعمل على تطهير أصحابها وفكاكهم من الشر. وروح الفيلسوف الحق تظن أنه لا ينبغي لها أن تقاوم هذا الخلاص؛ ولذا فهي تمتنع عن اللذائذ والرغبات والآلام والمخاوف جهد استطاعتها.

يؤكد أفلاطون على أن الروح المرتبطة بالمادة تبقى معزولة عن العالم العلوى حتى بعد موتها. إلا أنه يقول: إنها تظل محوِّمة حول المقابر واللحود. وتلك أرواح الفجار لا أرواح الأبرار. كما يقول إن تلك الأرواح قد تعود في أجساد الحيوانات ذلك لأنهم اختاروا جانب الظلم والظلمة.

و يؤكد أفلاطون أن المعرفة الحقيقية لا تكون إلا بعد الموت؛ حيث إن الموت هو التخلص الكامل من الجسد، و لكنه مع ذلك يرى أن الفلسفة تعمل على تطهير الإنسان؛ حيث إنها مران على الموت؛ لذلك فإن الفيلسوف هو وحده الذي يؤذن له أن يصل إلى الآلهة؛ و لذلك فإنه على الفيلسوف الحق الامتناع عن شهوات الجسد جميعًا، فهو يصبر و يأبى أن يُخضع نفسه لها.

إلا أن أفلاطون يرى أن المعرفة ليست إلا تذكرًا، و هو ينسب نظرية التذكر هذه لسقراط، و مفاد هذه النظرية أن المعرفة ليست إلا تذكرًا لما كنا قد تعلمناه من قبل، و هذا يقتضي بالضرورة زمنًا سالفًا تعلمنا فيه ما نحن الآن ذاكروه، و قد كان هذا التذكر يستحيل

لو لم تكن أرواحنا قبل حلولها في الصورة البشرية كائنة في مكان ما، و إذًا فهذه حجة أخرى تؤيد خلود الروح.

المعرفة الإشراقية(١) عند أفلاطون:

تبدو إرهاصات الفكر الإشراقي جلية واضحة عند أفلاطون في مسألتين، هما: نظرية المثل، ورأى أفلاطون في النفس الإنسانية؛ حيث إن نظرية المثل تقول إن كل المعارف ماثلة بحقائقها وكلياتها في ذلك العالم العقلي العلوي الذي سماه عالم المثل، وهو عالم كائن موجود قبل أن نوجد، أما نظريته في النفس الإنسانية فتقول إنها كانت موجودة في ذلك العالم العلوي قبل أن تحل في الأبدان، وأنها قد تعلمت تلك المعارف في ذلك الزمن السالف، وليست المعرفة الحاصلة في الدنيا إلا تذكراً لا نسيته النفس بحلولها في البدن نتيجة اختلاطها بالمادة.

<sup>(</sup>۱) الحكمة الإشراقية هي "الحكمة المؤسسة على الإشراق، الذي هو الكشف، أو حكمة المشارقة الذين هم أهل فارس، وهو أيضًا يرجع إلى الأول؛ لأن حكمتهم كشفية ذوقية نسبت إلى الإشراق الذي هو ظهور الأنوار العقلية ولمعانها وفيضانها بالإشراقات على النفس عند تجردها": قطب الدين الشيرازي - مقدمة شرح حكمة الإشراق، وانظر: هنرى كوربان - تاريخ الفلسفة الإسلامية - ص٣١٠٠

ويخلص أفلاطون من ذلك إلى قول إن المعرفة الحقيقية لا تكون إلا بمفارقة المادة، وذلك بطريقين، الطريق الأول هو الموت الذي هو خلاص الأرواح من المادة. وأما الطريق الثاني فهو الفلسفة التي تعمل على تطهير أصحابها وفكاكهم من الشر. وروح الفيلسوف الحق تظن أنه لا ينبغى لها أن تقاوم هذا الخلاص؛ ولذا فهي تمتنع عن اللذائذ والرغبات والآلام والمخاوف جهد استطاعتها؛ لأن كل سرور وكل ألم يكون "كالمسمار" الذي يسمر الروح في الجسد، ويربطها به، ويستغرقها، ويحملها على الإيمان بأن ما يؤكد عليه الجسد أنه حق فهو حق، وهو ما يؤدي ضرورة إلى الأوهام؛ حيث إن المادة هي أداة تشويش على الروح تخلط عليها أمرها وتحجبها عن رؤية الإشراقات النورانية، الأمر الذي جعل أفلاطون يؤكد على أن الروح المرتبطة بالمادة تبقى معزولة عن العالم العلوى حتى بعد موتها؛ حيث إن هذه المادة الأرضية الثقيلة الكثيفة التي يدركها البصر، والتي بفعلها تغشى الكآبة مثل هذه الروح فتنجذب هبوطًا إلى العالم المرئي مرة أخرى، لأنها تخاف مما هو خفي، وتخاف من العالم الأدنى كذلك.. فتظل محومة حول المقابر واللحود. وتلك أرواح الفجار لا أرواح الأبرار. ويقول كذلك إن تلك الأرواح قد تعود في أجساد الحيوانات ذلك

لأنهم اختاروا جانب الظلم والظلمة<sup>(١)</sup>.

ويعد أفلاطون أبرز فلاسفة اليونان الذين أثروا في الفلسفة الإشراقية إضافة إلى أفلوطين الذي يعد همزة الوصل بين الفلسفة اليونانية وما بعدها من فلسفات، والذي يعد شأنه شأن أفلاطون نذيرًا بانتهاء الفكر اليوناني وبدء تغلغل الدين في الفلسفة العامة؛ الأمر الذي يشير إلى كفاية البحث عند هذين الفيلسوفين عن أثر الفلسفة على الاتجاه الإشراقي عند المسلمين.

<sup>(</sup>۱) انظر: أفلاطون – محاورة فيدون - ضمن كتاب محاورات أفلاطون – د. زكي نجيب محمود – ص۱۸۲ وما بعدها.

# • أرسطو Aristotle (۳۸٤ – ۳۲۲ ق.م):

ولد أرسطو في اسطاغيرا من أعمال آسيا الصغرى، وهي بلدة تطل على بحر إيجة، وكان أبوه نيقوماخوس طبيب بلاط الملك أمنتاس الثاني المقدوني، والد فيليب وجد الإسكندر الأكبر، وعندما ناهز أرسطو الثامنة عشرة رحل إلى أثينا والتحق بأكاديمية أفلاطون، ومكث بها زهاء عشرين عامًا إلى أن توفي أستاذه فغادرها مباشرة، إما لأنه آثر ألا يقع في يد أعداء فيليب، وإما لأنه حقد على أستاذه بسبب تعيينه سبوسيبوس ابن اخته رئيسًا للأكاديمية، مع أن أرسطو كان يرى نفسه أكثر أصالة منه في الفلسفة والعلم، ومع هذا يُقال إن أرسطو حافظ على احترامه وإعجابه بأستاذه بعد وفاته، وأنه ظل على صلة وطيدة بالأكاديمية بد ارتحاله عنه، ولكننا نلمح في بعض مؤلفات أرسطو – ولاسيما في كتاب ما بعد الطبيعة – تحاملًا على أفلاطون وتجريحًا ظاهرًا لنظرية المثل.

وقد عاد أرسطو إلى أثينا عام ٣٢٥ ق.م، حيث أسس مدرسة في الجزء الشرقي من المدينة في مكان يعرف باللوقيوم أمام باب ديوكاريس، وقد سميت هذه المدرسة بالمدرسة المشائية لأن أفرادها كانوا يتناقشون وهم يروحون جيئة وذهابًا، وقد ظلت المدرسة تحت رعاية المقدونيين، وكانت بها مكتبة ضخمة، وظل أرسطو يعلم بها إلى

أن وجه إليه أتباع الحزب الوطني نفس التهم التي سبق أن وجهها السوفسطائيون لسقراط؛ فآثر الرحيل من أثينا. واستقر أرسطو في بلدة خلقيس حتى وافاه الأجل عام ٣٢٢ ق.م إثر اعتلال صحته بسبب مرض معد.

وقد أوصى أرسطو بأن تستمر المدرسة بعد وفاته، ونجد صورة من وصيته في كتاب حياة الفلاسفة لديوجينيس اللائرثي، ولكن المدرسة لم يكتب لها الاستمرار زمنًا طويلًا مثل أكاديمية أفلاطون.(١)

### المعرفة عند أرسطو:

و بالرغم من الحديث عن الفلسفة العقلية الخالصة عند أرسطو، فإن هذه الفلسفة لم تعتمد كلية على العقل في استخلاص المعارف(٢)، حيث اعتمد أرسطو على الحس كما اعتمد على الحدس

<sup>(</sup>١) د. محمد على أبو ريان – معجم أعلام الفكر الإنساني – ص ٤٨٤،٤٨٣ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) تلازم وجود الاتجاه العقلي والاتجاه الإشراقي في الفلسفة على مر تاريخها جنبًا إلى جنب، سواء في الفلسفة اليونانية والفلسفة الإسلامية. فكان الاتجاهان كفرسي رهان، يغلب أحدهما في وقت، ويغلب الآخر في وقت آخر. وكانت الفلسفة - في معظمها - مزيج بين الاتجاهين، إلا أنها خلصت خلوصًا شبه تام لأحد الجانبين في

إضافة إلى العقل والمعرفة عند أرسطو تسير في سلم التصاعد من المعرفة الحسية إلى المعرفة الحدسية. (١)

ويولي أرسطو أهمية كبرى للمعرفة الحسية، حيث إنها هي الأساس الذي تستند إليه المعرفة العقلية، حيث تعتمد تلك الأخيرة على ما يعرف بالأوليات العقلية القائمة على التصور والتصديق وهو ما يسميه أرسطو بالعقل، ويفرق بينه وبين العلم الذي يحصل بالاكتساب عن طريق البرهان(٢)

والأوليات العقلية هي الأمور التي لا تحتاج إلى برهان وهي "قضايا صادقة أولية مباشرة أسبق من النتيجة و أعرف منها، هي

أوقات كثيرة، فكانت خالصة للاتجاه العقلي عند أرسطو ومن نهج نهجه، وخالصة للاتجاه الإشراقي عند أفلوطين ومن سلك مسلكه على سبيل المثال.

<sup>(</sup>١) د. مرفت عزت بالى- الاتجاه الإشراقي في فلسفة ابن سينا- ص ٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن سينا- الحدود - ضمن كتاب المصطلح الفلسفي عند العرب- د. عبد الأمير الأعسم - ص٠٤٤٠.

و البرهان – كما يعرفه أرسطو- هو: "قياس يقيني يفيد علم الشيء على ما هو عليه في الوجود بالعلة التي هو بها موجود إذا كانت تلك العلة من الأمور المعروفة لنا بالطبع ": ابن رشد – تلخيص كتاب البرهان – ت: د. محمود قاسم- راجعه، وأكمله، وقدم له وعلق عليه د. تشارلس بترورث، ود. أحمد عبد الجيد هريدي- الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٨٢م - ٣٨٠٠٠

سبب للنتيجة. "(١)

فهذه الأوليات لا تعرف بطريق البرهان، كما أن أرسطو يرفض نظرية التذكر التي قال بها أفلاطون"(٢) وإلا كيف تكون فينا دون أن نعلم بها، مع أنها أدق من البرهان؛ لهذا يلتمس أرسطو مصدرها في قوة طبيعية للتمييز هي الإدراك الحسي... ويأخذ (أرسطو) في بيان نشأة الفكر عن الإحساس ودور الذاكرة والتجربة في تحصيل الكلي، فالكلي ينشأ من كثرة من الإدراكات المتشابهة، والعقل إنما يبدأ من الجزئي ليرتفع منه إلى الكلي، وإذن فمعرفة الأوائل أو المبادئ معرفة أولية مباشرة لأنها ليست مستنبطة من شيء آخر، بل

<sup>(</sup>۱) أرسطو - التحليلات الثانية - ترجمة أبو بشر متى بن يونس- ت: د. عبد الرحمن بدوي- منطق أرسطو - جـ٢ - دار الكتب المصرية - ١٩٢٩م - ص١٩٢٨، ٣١٤، و د. عبد الرحمن بدوي - مقدمة كتاب البرهان لابن سينا - دار النهضة العربية- ١٩٦٦ - ط٢ - ص ١٠٠ وقارن أرسطو - الأخلاق إلى نيقوماخوس- ترجمه من اليونانية إلى الفرنسية بارتلمي سانتهليرونقله إلى العربية أ/أحمد لطفي السيد - مطبعة دار الكتب المصرية القاهرة - بدون تاريخ - جـ٢- ص ١٢٨٠

<sup>(</sup>۲) يرى أفلاطون أن المعرفة ليست إلا تذكرًا، وهو ينسب نظرية التذكر هذه لسقراط، ومفاد هذه النظرية أن المعرفة ليست إلا تذكرًا، وهذا يقتضي زمنًا سالفًا تعلمنا فيه ما نحن الآن ذاكروه، وقد كان هذا التذكر يستحيل لو لم تكن أرواحنا قبل حلولها في الصورة البشرية كائنة في مكان ما: انظر: أفلاطون - محاورة فيدون - ضمن كتاب محاورات أفلاطون - ترجمة د. زكي نجيب محمود - مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر -١٩٦٦م - ص ١٣٧، وانظر: كذلك المبحث الثاني من هذا الفصل.

هي موضوع نوع من العيان يسميه أرسطو باسم (العقل) يقول عنه: إنه مبدأ العلم... وهذه العملية ترجع في النهاية إلى ما يعرف عند أرسطو باسم الاستقراء.

والمبادئ (أو الأوائل) تنقسم إلى نوعين: مبادئ مشتركة بين جميع العلوم، وهي البديهيات وأرسطو لا يضع ثبتًا بالبديهيات، وإنما يربطها جمعيًا - إلى حد ما - بمبدأ عدم التناقض، والنوع الثاني: مبادئ خاصة لكل علم، وهي الموضوعات، وتشمل الأصول الموضوعة والحدود (التعريفات)."(١)

<sup>(</sup>١) د. عبد الرحمن بدوي - مقدمة كتاب البرهان لابن سينا - ص١٤،١٣٠

## يتضح مما سبق ما يلي:

أن أرسطو إن كان يعلي من قدر العقل والبرهان إلا أنه يعلي كذلك من قدر الحس لأنه الأساس الذي يبنى عليه البرهان.

أن كل تعلم وكل تعلم فكري فإنما يكون بمعرفة متقدمة للمتعلم، و إلا لم يمكنه أن يتعلم شيئًا، وهذه القضية يظهر صدقها بالاستقراء. فكل شيء مستفاد بالتعلم مجهول من جهة ما هو جزئي ومعلوم من جهة الأمر الكلي المحيط به؛ لأنه لو كان الشيء المجهول عندنا مجهولًا من جميع جهاته لما أمكننا أن نتعلمه. (١) (٢).

أن الأوليات العقلية عند أرسطو لا تعرف بطريق البرهان ولا طريق التذكر الأفلاطوني، وإنما بطريق الإدراك الحسي ثم استخلاص الكليات من الجزئيات المكررة المدركة بطريق الحس والاستقراء. وهي لذلك منبته الصلة بالمذهب الإشراقي لأنها أوليات لا إلهامية.

إلا أن أرسطو - كما سلف الذكر - لا يقصر المعرفة على الحس والعقل فحسب، وإنما يعتد كذلك بالحدس كطريق من طرق المعرفة

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن رشد - تلخیص کتاب البرهان - ص۳۳، ۳۳.

<sup>(</sup>٢) البحث الفلسفي على هذا المنوال يكذب الأدعاء الهيجلي بأننا يجب ألا نفترض في الفلسفة شيئًا مسبقًا.: أندريه لالاند - العقل والمعايير - ترجمة د. نظمي لوقا - الهيئة المصرية العامة للكتاب- ١٩٧٩م- ص١٠٠

العقلية، فالمعرفة العقلية عند أرسطو درجات، فالدرجة الأولى هي الإدراك العقلي المرتبط بما تقدمه له الحواس من معطيات حسية، أما الدرجة الثانية فهي الحدس، والمعرفة الحدسية عند أرسطو هي أسمى طرق المعرفة التي يستطيعها الإنسان، بل وأسمى قدرة للنفس البشرية (۱). ومسألة الحدس هذه وإن كان تشبه الإلهام أو الإشراق إلا أنها عند أرسطو تعني حدسًا ذا مسحة حسية واضحة شأنه في ذلك شأن فلسفة أرسطو كلها، (۲) حيث أن المعرفة العقلية برمتها عند أرسطو مؤسسة على الحس" ولا يستطيع العقل أن يفهم شيئًا أو أن يستفيد علمًا إذا لم يحس فهتى ما تفكر كان مضطرًا مع فكرته إلى التوهم، وذلك أن التوهم طائفة من المحسوس إلا أنه يغير هيولى (۳) فالحدس عند أرسطو لا يعنى سوى سرعة الوقوع على الحد

فالحدس عند أرسطو لا يعني سوى سرعة الوقوع على الحد الأوسط - أي التنبه له - في زمان يسير، بما يعني أن الذكاء وجوده الحدس تعني مجرد التنبه للمعنى الكلي الذي تكون في العقل نتيجة

<sup>(</sup>١) انظر: د. مرفت عزت بالي - الاتجاه الإشراقي في فلسفة ابن سينا- ص٢١٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: د. يحيي هويدي – منطقة البرهان – مكتبة القاهرة الحديثة – القاهرة – بدون تاريخ – ص٩٩ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) أرسطو – في النفس – ت: اسحق بن حنين – راجعها على أصولها اليونانية وشرحها وحققها وقدم لها د. عبد الرحمن بدوي – وكالة المطبوعات بالكويت، ودار القلم بببروت – بدون تاريخ – ص٧٩٠٠

التصورات والتصديقات الحاصلة بفعل تكرار الجزئيات المدركة بطريق الحس (الاستقراء). يقول أرسطو: "مثال ذلك أنه إن رأى الإنسان أن ما يلي الشمس من القمر هو المضيء دائمًا فهم بسرعة السبب في إضاءته - وهو أنه يستنير من الشمس، وكذلك إن رأى المرء إنسانًا يخاطب إنسانًا، وأحدهما غني والآخر فقير، حدس أنه إنما يخاطبه ليستقرض منه شيئًا، وإن كان كلاهما عدوًا لإنسان واحد، حدس أنهما أصدقاء". (١) وعلى ذلك لا يمكن أن يعد مذهب أرسطو في الحدس ذا علاقة بقول الإشراقيين في الإشراق والإلهام، أما فكرة العقل الفعل الفعل الذي يناط به إخراج العقل الفولاني من القوة إلى الفعل بإشراقه عليه.

والعقل عند أرسطو أربعة أنواع هي:

- ١) العقل الهيولاني.
  - ٢) العقل بالملكة.
- ٣) العقل المستفاد.
  - ٤) العقل الفعّال.

إلا أنه لم يصرح بتلك الأسماء، وهذا التقسيم إنما هو لشراحه

<sup>(</sup>۱) ابن رشد - تلخیص کتاب البرهان - ص۱۳۶.

"فأرسطو لم يعرف هذه الأسماء التي تضاف إلى العقول خاصة عبارة العقل الفعّال، إذ يتحدث أرسطو عن العقل المنفعل، ولكنه لم يستخدم فعلًا عبارة العقل الفعّال كما يؤكد روس، وكان الإسكندر الأفروديسي أول من استخدمها كما يؤكد كوبلستون في شرحه عام ١٢٠م." (١) فلقد دعا أرسطو هذه القوة من العقل بالعقل النظري بمعنى العقل التأملي، أو العقل غير المنفعل.

والعقل الهيولاني "هو القوة في الإنسان، وهي في النفس بمنزلة القوة الناظرة في العين، والعقل الفَعّال لها بمنزلة ضوء الشمس للبصر فإذا خرجت هذه القوة التي هي العقل الهيولاني إلى الفعل تسمى العقل المستفاد"(٢) وهو عقل بالملكة أو بالقوة الممكنة ما دام لم يخرج إلى الفعل، والعقل بالملكة هو استكال قوة العقل الهيولاني حتى تصير قوة قريبة من الفعل بحصول ما سماه أرسطو في كتاب البرهان عقلًا (٣).

<sup>(</sup>۱) د. مصطفی النشار – نظریة المعرفة عند أرسطو – دار المعارف – ط۱ – ۱۹۸۰م – ص۹۹.

<sup>(</sup>۲) الخوارزمي الكاتب – رسالة الحدود الفلسفية – ضمن كتاب المصطلح الفلسفي عند العرب – د. عبد الأمير الأعسم – ص۲۰۹.

<sup>(</sup>٣) انظر: سيف الدين الآمدي - كتاب المبين في شرح ألفاظ الحكماء والمتكلمين ضمن الكتاب السابق - ص السابق - ص ٣٦٤، وانظر: كذلك ابن سينا - رسالة الحدود ضمن الكتاب السابق - ص ٢٤١.

"ولا يتم الإدراك العقلي إلا بافتراض وجود عقل منفعل وعقل بالفعل وعقل فعال، وذلك حسب مبدأ القوة والفعل: العقل الفعقال يجرد الصور المعقولة من الصور الخيالية المستمدة من الإحساس، فينفعل بها العقل، وبذلك يتم خروجه من القوة إلى الفعل، فكأن العقل الفعقال يجب أن يكون دائمًا بالفعل، فهل يكون داخل النفس أم خارجها? والنص الأرسطي عن العقل الفعقال غير واضح، فهو يذكر أنه وحده - أي العقل الفعقال وأنه يأتي من خارج فيتولد فينا عند الموت، وأننا بدونه لا نعقل، وأنه يأتي من خارج فيتولد فينا كأن له وجودًا جوهريًا. وقد فهم الإسكندر الأفروديسي(۱) من هذا النص أن العقل الفعقال يوجد خارج النفس الإنسانية على ما سنرى عند أفلوطين وفلاسفة القرون الوسطى فيما بعد(۲).

ويعد فهم الإسكندر الأفروديسي لنظرية أرسطو في العقل الفَعَّال والمعرفة الإنسانية عمومًا هو أساس النظرية الإشراقية، حيث نحا الإشراقيون بها نحوًا إشراقيًا، وفسرو بها المعرفة الغيبية أيضًا، إذ

<sup>(</sup>۱) الإسكندر الأفروديسي هو فيلسوف يوناني، نتلمذ على كتب أرسطو ودرس فلسفته. عاش في أواخر القرن الثاني وأوائل القرن الثالث الميلادي. انظر: يوسف القفطي – أخبار العلماء بأخبار الحكاء- دار الآثار للطباعة – بيروت – ص ٤٠.

<sup>(</sup>٢) د. محمد علي أبو ريان-معجم أعلام الفكر الإنساني- الهيئة المصرية العامة للكتاب-١٩٨٤م-م١ - ص٤٩٦٠

خرجوا عن مبدأ أرسطو، وجعلوا العقل الفَعَّال خارجًاعن النفس متأثرين بالإسكندر الأفروديسي الذي فسر العقل الفَعَّال في مذهب أرسطو بالإله(١)(٢)

وبهذا نجد أن ما يمكن أن يذكر لأرسطو في مجال التأثير في المذهب الإشراقي ينحصر في كونه أول من قال بالعقل الفَعّال. غير أن أرسطو لم يقل أبدًا بنفس مفارقه خالدة واحدة كما زعم شراحه "فأثارو من خلال هذا التركيز مشكلات شغلتهم كما شغلت شراح أرسطو المتأخرين من فلاسفة العصر الحديث، إذ شغلتهم مشكلة لعلهم صانعوها عن العقل الفَعّال وصلته بالعقل المنفعل، إذا لم يكن في ذهن أرسطو كل ما كان في أذهانهم، وما أثاروا من في ذهن أرسطو كل ما كان في أذهانهم، وما أثاروا من مشكلات."(٣) حين قال واللفظ لابن رشد: "هذا العقل الفَعّال الفَعَال الفَلَالِ الفَعَال الفَعَالِ الفَعَال الفَعَال الفَعَال الفَعَال الفَعَال الفَعَالِ الفَعَالِ ال

<sup>(</sup>١) انظر: د. إبراهيم إبراهيم هلال – نظرية المعرفة الإشراقية وأثرها في النظرة إلى النبوة – ح١ – ص٣٤.

<sup>(</sup>۲) يعد قول: أرسطو بأن العقل الفَعَّال مفارق للمادة مناقضًا لفلسفته التي لا ترى للنفس وجودًا مباينًا للمادة، فوجودها لا يكون إلا مع البدن. وقد كان لغموض قول أرسطو أثر في اضطراب قول من جاء بعده في العقل الفَعَّال، فاعتبره بعضهم إلهًا كالإسكندر الأفروديسي، واعتبره ثامسطيوس قوة تجريدية في العقل البشري إذا تجرد من المادة وعوالقها، وبهذا قال ابن رشد من فلاسفة المسلمين، وقال بعدم مفارقته للمادة: انظر: د. عبد الرحمن بن زيد الزيدي - مصادر المعرفة في الفكر الديني والفلسفي - ٣٠٧، ٣٠٠٠٠

<sup>(</sup>٣) د. مصطفى النشار - نظرية المعرفة عند أرسطو - ص٩٧.

هو موجود في زمان دون زمان، بل لم يزل ولا يزال وهذا إذا فارق البدن فهو غير مائت ضرورة، وهو بعينه الذي يعقل المعقولات التي هاهنا، ولذلك صرنا لا نذكر بعد الموت جميع ما كنا علمناه حين اتصاله بالبدن، فهو إذا اتصل بنا عقل المعقولات التي هاهنا وإذا فارقنا عقل ذاته"(١)

وقد أثار كلامه السابق مع بقية كلامه عن العقل أو القوة الناطقة في كتاب النفس جدلًا شديدًا وطويلًا منذ الإسكندر الأفروديسي حتى الآن، والحق أن المفسرين الأوائل من تلاميذ أرسطو المباشرين اختلفوا منذ البداية حول تفسير العبارة السابقة التي اختلف حولها فلاسفة العصر الوسيط، ولكن هؤلاء الأوائل لم يخطر ببالهم أن يعطوا هذه العبارة البسيطة أكثر مما تحتمل في نظر أرسطو وفي ذاتها، فلم يستنتجوا منها أبدًا أن أرسطو قال بنفس مفارقة خالدة واحدة لكن سرعان ما تطور الأمر لدى الإسكندر الأفروديسي. (٢)

<sup>(</sup>۱) ابن رشد تلخيص كتاب النفس – ت: الفرد. ل. عبري – مراجعة د. محسن مهدي – تصدير أ. د. إبراهيم مدكور – المجلس الأعلى للثقافة – المكتبة العربية – القاهرة ١٩٩٤م-ص١٣٠٠

<sup>(</sup>٢) انظر: د. محمد عاطف العراقي – النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد – دار المعارف- ١٩٦٨م – ص ٣٣٠. ود. عبد الرحمن بدوي- مقدمة تحقيقه لكتاب النفس لأرسطو – ترجمة إسحق بن

أما على الجانب الآخر فإن الإشراقيين لم ينكروا قيمة المصادر الأخرى للمعرفة، "بل يعترفون - ولو نظريًا بقيمة ما تقدمه من معرفة في مجالات حدود معينة من المعرفة. فيرون أن الحس مصدر للمعرفة له ميدانه، والعقل مصدر آخر، له ميدانه أيضًا، والوحي الذي جاء به الأنبياء مصدر ثالث. لكن ميادين المعرفة أوسع من أن تكون تلك المصادر كافية فيها...؛ لهذا لم يكن هناك غناء عن جلاء البصيرة والكشف في ذلك الميدان، ميدان العالم الغيبي وما فيه من حقائق لا نهائية ينزع النفس البشرية تطلع إليها، وشوق إلى معاينتها، فالبصيرة وحدها هي المصدر الوحيد الذي يستطيع معرفة أسرار العالم الغيبي التي لم يتعرض لها الوحي، والحس لا يصل إلى حلها، والعقل الغيبي التي لم يتعرض لها الوحي، والحس لا يصل إلى حلها، والعقل الغيبي التي لم يتعرض لها الوحي، والحس لا يصل إلى حلها، والعقل الغيبي التي لم يتعرض لها الوحي، والحس لا يصل إلى حلها، والعقل

إلى جانب ما سبق فإن الإشراقيين قد اهتموا بتتبع الأدلة العقلية إثباتًا لصحة المعرفة الإشراقية.

حنين – مكتبة النهضة المصرية ١٩٥٤م - ص١، ٢، ود. مصطفى النشار – نظرية المعرفة عند أرسطو – ص ٩٨.

<sup>(</sup>۱) د. عبد الرحمن بن زيد الزنيدي - مصادر المعرفة في الفكر الديني والفلسفي - ص ٢٣٤، ٢٣٥. وانظر: د. عبد الحليم محمود - أبحاث في التصوف- طبع مضمومًا للمنقذ من الضلال - ط ١ - بيروت - ص ٣٤٤.

## • أفلوطين Plotinus (۲۷۰-۲۰۶):

تنسب نظرية الإشراق في العادة إلى أفلوطين، الذي ولد حوالي سنة ٢٠٤ أو ٢٠٥ في مدينة ليقوبوليس (Lycopolis) أواسط مصر (١) أما مصادر أفلوطين نفسه فكانت مثار خلاف كبير، فقد قال فريق من الباحثين إن أصول فلسفة أفلوطين تعود إلى الفلسفات والعقائد السابقة، ومنهم من يراها تعود إلى أفلاطون أو إلى الرواقيين، ومن الباحثين من قال إنها فلسفة تلفيقية بحتة، ومنهم من رآها أصيلة كل الأصالة (٢).

وكل هذه الآراء - أوجلها- يفترض فرضين بعيدين عن الدقة أحد هذين الفرضين هو القول بضرورة أن يتأثر الفيلسوف باتجاه واحد فقط دون غيره ويتبعه وهذا الفيلسوف المفترض - إن وجد فإنه بالضرورة يكون غير مبدع، وربما كان في طي النسيان ولا يعرفه منا أحد؛ حيث إنه لن يعدو أن يكون تابعًا لغيره ثم إن هذا مخالف للواقع مجاف لطبيعة الفكر الذي يعتمد على التلاقح الدائم بين الأفكار المختلفة، بل والأفكار التي تبدو متباينة في بعض الأحيان،

<sup>(</sup>١) فؤاد زكريا - مقدمة التساعية الرابعة - ص٠٣٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق ص ١٦٠٠

وهذا نفسه هو الذي يولد الأفكار الجديدة والمذاهب المبتكرة التي ربما كانت نتاجًا لفكرتين تبدوان متعارضتين كل التعارض، وهذه هي الجدَّة، وتلك هي طبيعتها.

أما الفرض الثاني، فذلك هو الفرض القائل بأن التأثر بأفكار الآخرين يكون دائمًا ضد الأصالة، وهو ما ينافي الواقع كذلك؛ فلا أصالة ولا فكر دون التأثر والتأثير، أو التفاعل الذي يولد الأفكار الجديدة، ويرتب الأفكار التي تحتاج إلى ترتيب، ويجمع الأفكار المبعثرة المشتتة بين المذاهب ليصوغ منها نظرية جديدة، أو فكرة رائقة، أو مذهبًا فريدًا.

ولعل تأثر أفلوطين بالأفكار الكثيرة التي أتيحت له كان سببًا رئيسًا من أسباب أصالة فكرة وتفرد مذهبه. وفي هذا المجال يمكن رصد المؤثرات التي كانت متاحة في عصر أفلوطين، وهي:

الديانات الشرقية القديمة والديانات السماوية (اليهودية والمسيحية) إلى جانب الفلسفة اليونانية

وقد اختلف الباحثون حلول مسألة الأثر الشرقي؛ فبينما يؤيده فاشرو، نجد أن تسار يرفض ذلك، ويرد آراء أفلوطين إلى تأثره

# بأكسونوفان (١) والرواقية (٢) خاصة في مسألة حضور الله الدائم في

(۱) ينتسب أكسونوفان (Xonophanes) بن دكسينوس (۷۰ - ٥٧٥ق.م) إلى مدينة كولوفون بآسيا الصغرى التي تركها في سن الرابعة والعشرين ليلتقي في بلاط الملك هيرو (Hiero) بسيراقوصة بكثير من الشعراء المعروفين في عصره، مثل: سيمونيدس وبنداروس وابيخارموس. وقد تأثر أكسونوفان بفلسفة انكسيماندروس، وأخذ عن فلسفة الأيونيبن التعلق بالملاحظة العلمية. وكثيرًا ما تنسب إليه المدرسة الإيلية، غير أن هذه النسبة غير مؤكدة؛ لذا فهو يعد مرحلة انتقالية بين المدرسة الأيونية والمدرسة الإيلية، ويعد عند البعض فيلسوفًا طبيعيًا، وعند البعض الآخر فيلسوفًا دينيًّا، حيث ينسب إليه أنه عُد أول من حارب الشرك والتصورات اليونانية السابقة عليه للآلهة أو للإله. فقد قال إن الله قديم، وانه ثابت لا يتغير، وان الناس قد أساءوا إلى الله، فصوره كل بحسب حاله. والراجع أن أكسونوفان كان موحدًا وقد اختلف المؤرخون حول طبيعة توحيد أكسونوفان، هل هو على طريقة المؤلهين أم على طريقة القائلين بوحدة الوجود؟ والأرجح أنه كان على طريقة من يقول بوحدة الوجود؛ لأنه جمع بين الطبيعة وبين الله، وتحدث عن الله بوصفه الطبيعة، وعن الطبيعة بوصفها الله. ويقول عنه أفلاطون: "إنه قال: إن الكل واحد." ويقول أرسطو: "إنه أول من قال بثبات الوجود ووحدته." وينسب إليه أنه قال: "إن الإله يظل دائمًا كما هو، ولما كان الله والطبيعة شيئًا واحدًا، فالوجود أيضًا على هذا الأساس يظل شيئًا واحدًا" ويلاحظ على هذه العبارة - كما يذكر د. عبد الرحمن بدوي- أن أكسونوفان كان يفرق بين الوجود بوصفه كلًا، وبين الأجزاء المختلفة في الوجود، أما من ناحية الوجود بوصفه كلًّا فهو واحد وصفاته لا نتغير. ولكن أكسونوفان لم ينكر التغير كما فعل أصحاب المدرسة الإيلية، ولكنة تغير فيما يتصل بالحوادث الجزئية. وقد سخر أكسونوفان من معاصره فيثاغورس لأخذه بالنزعة الأورفية وقوله بالتناسخ: انظر: د. أميرة حلمي مطر ضمن معجم أعلام الفكر الإنساني- ص ٦٥١، ٦٥٢. ود. عبد الرحمن بدوي - ربيع الفكر اليوناني - ص١١٠: ١١٠٠

(۲) ينسب الرواقيون إلى العصر الثالث للفلسفة، وهو العصر التالي للعصر الذهبي الذي ضم السوفسطائيين وسقراط وانتهى بأرسطو. ولا نجد رئيسًا لهذا المذهب، ولو أن على رأسه زينون الرواقي. وهو مذهب إحدى المدارس الفلسفية اليونانية الكبرى في العصر الهيلينستى،

وسميت كذلك نسبة إلى الرواق الذي كان يعلم فيه مؤسسها زينون الكيتومي. والرواقية صورة من صور مذهب وحدة الوجود، تعد الجوهر نارًا لطيفة هي في آن واحد قوة ومادة. ويرى الرواقيون أن المعرفة ليست فطرية بأي شكل من الأشكال خلافًا لقول أفلاطون. ويقولون: إن النفس كقطعة الشمع ليس فيها شيء، وكلما اكتسب الإنسان خبرة وعلمًا من الأشياء الخارجية نقشت هذه المعرفة على هذا الشمع.

- واعتماد الرواقيين في المعرفة على الحواس. وعندهم أن خطأ الحس نوع من الخداع يمكن اجتنابه مع يقظة الذهن؛ لذلك فهم يميزون في مدركات الحواس بين ما يعرف عن يقين وما يعرف عن ظن.
- ويبدو أنهم اعتقدوا في وجود الله، وأنه القوة العليا المدبرة للكون، غير أنهم وحدوه مع زيوس إله الآلهة عن اليونان. وعندهم أن الله روح العالم الذي يسري فيه، وأن في كل منا قبسًا من تلك النار الإلهية.
- والفلسفة الرواقية في صميمها أسلوب من الحياة يدعو إلى قبول الآلام الموجودة في العالم مع الصبر عليها لأن العالم يخضع لقانون طبيعي، وأن الحياة الفاضلة هي مطابقة الإنسان لهذا القانون الطبيعي.
- وكان الرواقيُون يعدون الطبيعة كائنًا حيًّا يسمى باسم (پنيما) وعلى هذا كانت الطبيعة الخارجية روحًا أو نفسًا؛ أي أنها لم تكن مادة صرفة.
- ومن ناحية المعرفة نشاهد أن الرواقيين كانوا يقولون إن النفس المدركة هي نار، ومعنى هذا أن هذا الشيء الروحي هو شيء مادي هو النار، وعلى هذا لم يكن ثمة انفصال شديد بين الروح وبين المادة في رأي الرواقيين.
- ولقد نقد أفلوطين المذهب الرواقي في كثير من المواضع، ولخص موقفه منه في المقال السابع من التساعية الرابعة، ولكن د. فؤاد زكريا يرى أنه تأثر بالفلسفة الرواقية؛ فبينما ينقد النزعة المادية الرواقية نقدًا عنيفًا، نراه قد تأثر منها بفكرة وحدة الوجود الدينامية، أي القول بأن الإلهية الحية نتغلغل في الطبيعة بأسرها: انظر: المعجم الفلسفي مادة رواقية ص٩٠، الإلهية الحيد لرحمن بدوي ربيع الفكر اليوناني ص٥٦، ٦٦، ود. أحمد فؤاد ود: فؤاد زكريا الأهواني معاني الفسلسفة دار إحياء الكتب العربية ط١ سنة ١٩٤٧هـ ١٩٤٧

العالم، كما يرد مسألة مراتب الوجود وأنها تقل كلما ازدادت بعدًا عن الماهية الأولى إلى أرسطو. كما يؤكد رافيسون أن المبادئ الثلاثة الأولى التي قال بها أفلوطين ترد كلها إلى مذاهب يونانية خالصة؛ فالواحد عنده هو الله عند أفلاطون. والعقل هو الله عند أرسطو، أما النفس الكونية فهي العلة الأولى كما فهمها الرواقيون (١).

ويميل الباحث إلى الرأي الأول، ولكنه لا ينكر - مع ذلك -

ص ٢٢، ١٢٤، مقدمة التساعية الرابعة ص١٤، ١٥، ود.يوسف كرم – الطبيعة وما بعد الطبيعة – دار المعارف بمصر – ط٣ – ص١٩، ٢٠، وراجع كلام أفلوطين في المقال السابع من التساعية الرابعة- د. فؤاد زكريا -ص٣٠ وما بعدها.

(١) د. فؤاد زكريا - مقدمه التساعية الرابعة - ص ٢٨ بتصرف.

في رأي تسلم أن علم ما بعد الطبيعة عن الأفلاطونيين المحدثين يشابه علم ما بعد الطبيعة عند الرواقيين "فالصدور عند الأفلاطونيين هو بعينه العقل عند الرواقيين، وكل ما هنالك من فارق هو أنه وإن كان كلا المذهبين يقول بوحدة الوجود، فإن وحدة الوجود عند الرواقيين عايمة، بينما هي عند الأفلاطونيين المحدثين صدورية أو عالية إن صح الجمع بين وحدة الوجود والعلو؛ لأن هذا الصدور عند الأفلاطونيين المحدثين يفترض الله عاليًا بعض الشيء على الكون، وعلى الإنسان أن يتحد بالله عن طريق الوجد... وما دامت لا توجد حقائق داخل الذات، فالحقيقية توجد خارج الذات، ولكن هذا الشيء الذي هو خارج الذات هو فوق الموضوعات أيضًا، فهو عال عن الوجود، ومن هنا فلابد أن يتصف هذا الشيء الجديد بالعلو، فهذا لمبدأ العالي على الكون إذا هو الله. لكن إذا فصل فصلًا تامًا بين هذا المبدأ العالي وبين الذات فستفقد الروح اليونانية كل صفاتها، فلابد إذًا من شيء من التوفيق في هذا العلو وتلك الذاتية، وهذا يجيء عن طريق الاتحاد والكشف والوجود." د. عبد الرحمن بدوي ربيع الفكر اليوناني ص ٦٦ - ٧٢.

الرأي الثاني؛ لأن ثبوت الأثر اليوناني لا ينفي بالضرورة وجود الأثر الشرق.

فيميل إلى الرأي الأول للأسباب التالية:

لم يقم دليل على بطلان هذا الرأي، حيث إن اعتراضات تسلر و رافيسون لم تُقم دليلًا على بطلان رأي فاشرو، بل حاولت التدليل على ثبوت الأثر اليوناني لا ينفي بالضرورة وجود الأثر الشرقي.

تأثّر اليونانيبن أنفسهم - ومنهم أفلاطون والرواقيون - بالديانات الشرقية القديمة، وإن كان هذا التأثر ما يزال مثار خلاف كبير، فإنه لا يكاد ينكر من قبل المنصف المدقق.

ورودُ كثير من الآراء التي قال بها أفلوطين في النصوص الشرقية القديمة، ولا سيما النصوص الهرمسية والبوذية (١) ولا يُعقل أن يكون

<sup>(</sup>۱) من أمثلة تلك الآراء فكرة حضور الله أو حضور قوة الله في العالم عن طريق الوسائط التي تملأ الهوة بينه وبين العالم، وهي العقول والنفوس، تلك الفكرة التي تخضت عنها فكرة الوصول إلى السعادة والمعرفة عن طريق الوحدة مع الله الموجود في الكون، وذلك بطريق التطهر، والتخلص من الذات، وترقي النفس في المراتب التي تسلكها في سبيل التهيؤ لتلقي أنوار الحكمة والمعرفة ومن ثم الوصول إلى السعادة القصوى أو النيرفانا: راجع تلك الآراء في المباحث الخاصة بالهرمسية والبوذية.

كل تلك التوافقات من باب وقوع الحافر على الحافر.

إن انتماء أفلوطين لمدينة الإسكندرية ذات الخصائص الحضارية الخاصة لابد أنه قد أثر في تكوينه العقلي، وجعل من المحال عليه أن يتجاهل أسس التفكير الشرقي المحيط به.

إن تأثر أفلوطين بالروح الشرقية لم يكن طفرة مفاجئة؛ حيث إن الفكر اليوناني بأسره كان في عصوره المتأخرة يزداد تأثرًا بالروح الشرقية تدريجيًا والدليل على ذلك أن خلفاء أفلوطين في مدرسة الأفلاطونية المحدثة كانوا أوغل منه بكثير في باب الانقياد للمعتقدات الشرقية. (١)

وفي هذا الموضع يطيب للباحث أن يعرب عن عدم موافقته على استدلال الكثير من الباحثين متأثرين بفرفريوس<sup>(۲)</sup> على تأثر أفلوطين بالفلسفات والديانات بسفره إلى العراق للحرب ضد الفرس في جيش الإمبراطور جورديان، حيث يقول تلميذه فرفريوس: إن سفره ضمن تلك الحملة كان بسبب أن نفسه تاقت إلى أن يتزود من

<sup>(</sup>١) انظر: د. فؤاد زكريا - مقدمة التساعية الرابعة ص ٣١٠.

<sup>(</sup>۲) انظر: فرفريوس - كتاب فرفريوس في حياة أفلوطين وتصنيف مؤلفاته - ضمن كتاب تاسوعات أفلوطين -ت: د. فريد جبر - ص ٥، وانظر: د. فؤاد زكريا - مقدمة التساعية الرابعة - ص ٠٠٠.

حكمة الشرق وفلسفة الفرس والهنود، وأن تلك السفرة كان لها أكبر الأثر على أفلوطين وعلى فلسفته. و مع أن فرفوريوس هو تلميذ أفلوطين، إلا أن الأمر الذي لا يبدو مقنعًا للأسباب التالي ذكرها:

أن الحرب لم تكن يومًا سببًا في نقل المعارف والعلوم، بل هي كانت على مر العصور سببًا مباشرًا من أسباب فقد العلم والمعرفة، عن طريق قتل العلماء وحرق وإتلاف الكتب والمكتبات؛ فلم تنتقل العلوم والمعارف في التاريخ بطريق الحرب، وإن كانت قد انتقلت بطريق الاحتلال الطويل، وهذا وضع آخر.

أن الحملة المشار إليها لم تصمد أكثر من عامين، حيث بدأت في عام ٢٤٢م وانتهت بقتل الإمبراطور جورديان في العراق عام ٢٤٤م، وفرار أفلوطين من العراق.

أن أفلوطين كان في التاسعة والثلاثين من عمره حين انضم إلى تلك الحملة بما يعني أن تكوينه العلمي والمذهبي كان قد تكون في سني عمره التي قضاها في الإسكندرية قبل الحملة، حيث إنه انصرف إلى الفلسفة في سن الثامنة و العشرين. (١)

<sup>(</sup>۱) انظر: فرفريوس - كتاب فرفريوس في حياة أفلوطين وتصنيف مؤلفاته - ضمن كتاب تاسوعات أفلوطين -ت: د. فريد جبر - ص٠٠.

أن أفلوطين فر بشق الأنفس بعد الهزيمة و لجأ إلى إنطاكية، ثم توجه إلى روما وظل بها عشر سنوات دون أن يكتب شيئا، حيث لم يبدأ في الكتابة إلا في عام ٢٥٤م حين كان في التاسعة والخمسين من عمره، أي بعد تلك الحملة بعشرين عامًا. (١)

ثم إن الباحث لا يمكنه كذلك أن ينكر الرأي الثاني للأسباب التالية:

أن ثبوت الأثر الشرقي لا ينفي بالضرورة الأثر اليوناني.

أن اليونانيبن ربما قاموا بدور الوسيط في نقل بعض الأفكار، أو في طريقه ترتيب الأفكار وصوغها في سبيل وضع نظرية متكاملة عن مسألتى الخلق والمعرفة.

أن أفلوطين نفسه أكد في كثير من المواضع أنه يفكر بوحي أفلاطون. (٢)

أن هناك تشابهًا واضحًا بين كلام أفلوطين وكلام أفلاطون؛ حتى

<sup>(</sup>۱) انظر: فرفريوس- المصدر السابق – ص٥ وما بعدها، وانظر: د. فريد جبر – نفس المصدر – المقدمه – ص٧، ٨، وانظر: د. فؤاد زكريا - المصدر السابق – ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: د. فؤاد زكريا المقدمة التساعية الرابعة - ص١٤.

أن كثيرًا مما نُسب إلى أفلاطون قد نسب أيضًا إلى أفلوطين. (١)

شهادة فَلُنْجِينُوس التي ساقها فرفريوس في كتابة عن حياة أفلوطين، حيث قال عن أفلوطين إنه "اختار اتباع المذهب الفيثاغوري،"(٢)

#### أثر الديانتين السماويتين:

أما أثر الديانتين السماويتين على فكر أفلوطين، فهو أثر مفترض، خاصة إذا أخذنا في الاعتبار أن فيلون اليهودي هو من المفكرين الذين يرد ذكرهم بصدد الكلام عن أصول فلسفة أفلوطين، وكان الاتجاه العام لدى فيلون "هو المزج بين عقيدة العهد القديم والفلسفة اليونانية، مع ميل إلى الجانب الأخير، على أن تأثره بالعقيدة اليهودية يظهر جليًا في تغليبه الوحي الإلهي على العقل، وتأكيده - مع الأديان - أن الموجود الأول يعلو على كل فهم وتعقل.

وهكذا كان المبدأ الأول عنده - كما كان عند أفلوطين - فوق العقل ويليه اللوجوس الذي يتوسط بين الإله الأعلى وبين العالم

<sup>(</sup>١) انظر: د. فؤاد زكريا المقدمة التساعية الرابعة - ص١٤.

<sup>(</sup>۲) فرفريوس – كتاب فرفريوس في حياة أفلوطين وتصنيف مؤلفاته ضمن كتاب تاسوعات أفلوطين – ت: د. فريد جبر – ص٣٦٠.

المادي. وينطوي اللوجوس على المثل أو المبادئ التي يكون منها العالم المحسوس."(١) وإن كانت المثل أو النماذج التي أشار إليها فيلون قد امتزجت بالملائكة والجن. وهي ذات الأفكار التي ترددت عند فيلسوف آخر ينتمي إلى الجيل الفلسفي السابق على أفلوطين. وهو نومينيوس (Numenius).

وقد عاش نومينوس في حوالي النصف الآخر من القرن الثاني الميلادي، وقد نزه الإله الأعلى حتى عن الخلق، وجعل الخلق من شأن الإله الثاني أو الصانع الديمورج الذي هو القوة الفاعلة في هذا العالم، وحلقة الاتصال بين الإله الأعلى وبين عالم الظواهر، أي أن من طبيعة ذلك الإله الثاني أن يتصل بالعالم الروحي بماهيته وبالعالم الظاهري بفاعليته؛ لأنه يستمد من الأول ماهيته، ويمارس على الثاني فعله."(٢)

وقد كانت نصوص نومينيوس تُقرأ في مدرسة أفلوطين، وقد لاحظ معاصرو أفلوطين ذلك التشابه الشديد بين الرجلين؛ فاتهموا أفلوطين بانتحال آراء نومينيوس مما دفع تلميذه أميليوس (Amelius)

<sup>(</sup>١) د. فؤاد زكريا - مقدمة التساعية الرابعة - ص١٨٠٠

<sup>(</sup>٢) د. فؤاد زكريا - المصدر السابق - ص١٩، ٢٠٠

إلى كتابة رسالة يدافع فيها عن أصالة أفكار أستاذه، المهم في الموضوع أن هذا الفيلسوف "كان مقربًا لليهودية، ومن المرجح أن يكون يهوديًا، لكن هذا ليس شيئًا مؤكدًا."(١)

وثمة دافع آخر يدفع نحو هذا الافتراض، وهو نتلمذ أفلوطين على أمّونيوس (٢) ذلك الرجل الذي يقول عنه فرفريوس: إنه كان مسيحيًا فارتد عن المسيحية، حيث نتلمذ أفلوطين عليه أحد عشر عامًا. (٣) وهي فترة طويلة، والواقع أنه من الصعب الاهتداء إلى تعاليم محددة لهذا الفيلسوف السكندري؛ خاصة أنه لم يخلف لنا مؤلفات مكتوبة، ولم ترد إلينا شواهد عن مذهبه إلا من كتاب تأخروا عنه إلى حد لا يسمح لنا بالقول إنهم قد عرفوا أفكاره معرفة كافية، ومن هؤلاء في تعاليم في كتاب أسماه (في الطبيعة البشرية)، وكانت تعاليم أمينيوس روحية في كتاب أسماه (في الطبيعة البشرية)، وكانت تعاليم أمينيوس روحية

<sup>(</sup>I) Wilson. MCI. Numenius of Apamea. In the Encyclop. of Philos. vol.5 Newyork.1972, P 330.

<sup>(</sup>۲) يقول د. فريد جبر: إن أمونيوس هذا عرف خطأ بأمونيوس سكاس، وأمونيوس سكاس تعني أمونيوس الجمال: انظر: د. فريد جبر - مقدمة التساعيات ص، بالهامش ود. فؤاد زكريا ص ٤٣٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: فرفریدس – کتاب فرفریوس فی حیاة أفلوطین وتصنیف مؤلفاته – ضمن کتاب تاسوعات أفلوطین – ت: د. فؤاد جبر – ص٥٠ وانظر: د/ فؤاد زکریا – المرجع السابق – ص٣٤٠

أكثر منها عقلية.(١)

ولكن مع قيام ذلك الافتراض تقوم أدلة تهدمه من أساسة، وتلك الأدلة نتلخص فيما يلي:

أن الأفكار الواردة عند هؤلاء الفلاسفة لا تمت بصلة للديانات السماوية فهي تنكر فكرة خلق الله للكون مباشرة على سبيل المثال، فالخلق فاض عن الإله الثاني الذي فاض بدوره عن الأول. وهذه فكرة رئيسية في الإشراقي الصدوري كله، ونتعارض كل التعارض مع الأديان السماوية.

أن أثر فيلون اليهودي على أفلوطين هو أثر مشكوك فيه (٢)

أن نومنيوس غير معروف الديانة على وجه التحديد، وإن كان يرجح أنه كان يهوديًا فإن ذلك الترجيح لا يخرج عن دائرة الاحتمال.

أما أُمُّونيوس الذي يفترض أن يكون هو الموصل للأثر المسيحي، فلا يمكن أن يعد دليلًا على تأثر أفلوطين بالمسيحية للأسباب التالية:

أ- لأنه لم يترك لنا كتبًا تببن فكره، كما أن عدد تلاميذه كان

<sup>(1)</sup> Ravaisson: Essai sur La metaphysique d'Aristote – Paris – 1846 tomeII, P.374.

<sup>(</sup>٢) انظر: د. فؤاد زكريا - مقدمة التساعية الرابعة - ص٠٢٠.

محدودًا إضافة إلى أنه حرص على أن تكون تعاليمه سرية حتى أنه أخذ عهدًا على تلاميذه الثلاثة: أفلوطين (Plotinus) و أوريجين (Origen) و هيرنيوس (Herenius) أن يكتموا أسرار تعاليمه خلال فترة معينة، وكان أول من أخلف هو هيرنيوس، ثم تبعه أوريجين، أما أفلوطين فقد قضى مدة لم يكتب فيها شيئًا. (١)

ب- لأن أمونيوس نفسه ارتد عن المسيحية، ولو كان ولاؤه للفكر المسيحي ما ارتد عن المسيحية.

ج- لأن أفكار أُمُّونيوس التي يفترض فيها التأثر بالنصرانية هي مجافية للديانة النصرانية والواقع أن أُمُّونيوس هو الذي أثر في الفكر

<sup>(</sup>۱) انظر: فرفريوس كتاب فرفريوس في حياة أفلوطين - ص٦: ٨، ود. فؤاد زكريا - المرجع السابق - ص٢١.

يشكك تسلر (Zeller) في صدق تلك الرواية، ويرى د. فؤاد زكريا أن سبب السرية في تعاليم أُمُّونيوس أنها كانت تعاليم روحية أكثر منها عقلية؛ الأمر الذي تطلب أن يكون عدد تلاميذه محدودًا؛ وذلك يفسر طول المدة التي قضاها أفلوطين في تلقي العلم عن أُمُّونيوس؛ حيث إن التدريب على طريقة السلوك الروحي يقتضي المرور بمراحل طويلة وبطيئة: انظر: د. فؤاد زكريا - المرجع السابق - ص٢١٠

بينما يرى د. فريد جبر أن تعاليم أُمُّونيوس ليست تعاليم سرية مصطبغة بالفيثاغورية أو غيرها بحيث يحظر إفشاؤها لغير أهلها، وإنما تلك كانت الحالة عادة فيما يتعلق بالمؤلفات كلها في تلك الفترة، حيث كان أصحابها يُجيزون نشرها بين أفراد من المقربين إليهم، بل كانوا يحددون هم أنفسهم دائرة هؤلاء الأفراد: انظر: د. فريد جبر – مقدمة تاسوعات أفلوطين - ص و بالهامش.

المسيحي وليس العكس؛ فنميزيوس الذي كان مسيحيًّا وتحدث عن تعاليم أمونيوس في كتابة المسمى "في الطبيعة البشرية "حاول في كتابة هذا استغلال تعاليم أموينوس ليثبت بها فكرة وحدة الطبيعة الإلهية والإنسانية في شخص المسيح عليه السلام. (١)

وتقوم نظرية أفلوطين في المعرفة و الإشراق على أساس نظرية الفيض – والفيض عند أفلوطين أزلي و ضروري – وهي نظرية تقوم بدورها على فكرة الوحدة وعدم التكثر والعلو المطلق للأول، مع نظرة خاصة جدًا لفكرة وحدة الوجود، فالفيض أو الصدور هي الصفة المميزة لوحدة الوجود عن أفلوطين، "وهي التي تفرق بينها وبين مذاهب عديدة أخرى قالت بوحدة الوجود."(٢)

وهي نظرية متناسقة ومتكاملة كما يبدو، وليست فكرة هنا وفكرة هناك كما هو الحال عند سابقيه الذين تمكنا من قراءة أعمالهم ومعرفة أفكارهم، فهناك خيط واحد ينتظم أفكاره كلها من البداية إلى النهاية، وهذا في حد ذاته إبداع وابتكار حتى وإن كانت أفكاره كلها أو جلها متنقاة من أقوال سابقيه.

<sup>(</sup>۱) د. مصطفى النشار- مدرسة الإسكندرية الفلسفية بين التراث الشرقي والفلسفة اليونانية -دار المعارف – ط ۱ - ۱۹۹۵ – ص ۱۳۹، ۱۳۹ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) د. فؤاد زكريا - مقدمة التساعية الرابعة - ص٥٦٠

ففي البداية يركز أفلوطين على فكرة الوحدة المطلقة وعدم التكثر والعلو المطلق للأول، وذلك انطلاقًا من الكال المطلق، "ذلك لأن الواحد مادام كاملًا فإنه لا يسعى وراء شيء، ولا يملك شيئًا، ولا يحتاج إلى شيء، "(١) ذلك لأنه لابد من أن يكون شيء قبل الأشياء كلها، وهو بسيط، فيكون مختلفًا عما يتأخر عليه، قائمًا في ذاته مع ذلك - أن يكون حاضرًا إلى غيره من وجه آخر."(٢) كما يرى أفلوطين أن الكال هو سبب الفيض الذي ينتج بالضرورة عنه،

#### حقيقة الفيض:

وفي مسألة الفيض ينبغي الإشارة إلى مجموعة من آراء أفلوطين فيما يتعلق بأسباب الفيض و حقيقة الفيض، أما فيما يتعلق بأسباب الفيض، فذلك يرجع في نظر أفلوطين إلى ما يلى:

1- أن الفيض ضرورة ناتجة عن أمرين هما: الكمال المطلق والقدرة المطلقة. فالأول هو أكمل من الأشياء كلها "وكذلك هو القدرة الأولى "وهو الأقوى بين الحقائق كلها"، بل هو "قوة تفوق

<sup>(</sup>۱) تاسوعات أفلوطين – ت: د فريد جبر – ٥/ ٢/ ١ – ص ٤٣٦٠

<sup>(</sup>۲) السابق ٥/٤/٥ - ص٥٥٠.

كل وصف"(١) ذلك أن "سائر الأشياء إذا أدركت كالها، نراها تلد ولا تطيق أن تبقى مع ذاتها في ذاتها في ذاتها، بل إنها تحدث شيئًا آخر".(٢) ولا يصدق هذا القول على ما يكون صاحب إرادة فقط، بل على كل الأشياء، حتى تلك التي تنشأ بدون إرادة، وحتى على ما لا نفس له فإنه يعطى من ذاته على قدر استطاعته؛ فالنار تُسُجِّنَ مثلًا، والثلج يُبَرَّد، والدواء يفعل في غيره أفعاله، وذلك على قدر الطاقة، فإذا كان ذلك كذلك "فكيف يبقى في ذاته ما كان هو الأكمل و هو الجود الأول؟! فكأنه يبخل بذاته أو أصابه العجز وهو القدرة على كل شيء! ثم الأمور الأخرى وهي تستمد منه قيامها في ذواتها – اذ إنها تستمد منه هذا القيام لا محالة، فالواقع هو أنه يجب في أصل الأمور المتأخرة أن يكون هو الفائق الإكرام. كما أنه يجب في مولوده الأول أن يكون فائق الإكرام أيضًا، وهو صاحب المقام الثاني نظرًا إلى الأصل الأول وأفضل الأشياء كلها". (٣)

وفكرة الكمال الذي يؤدي إلى بذل الأثر دون بذل الذات، بمعنى وجود حالة تأثير دون تغير المؤثِّر الذي يبقى محتفظًا بكماله هي فكرة

<sup>(</sup>۱) انظر: السابق ٦/٨/٤ - ص ٤١٢، و٥/١/ - ص٥٥٠.

<sup>(</sup>۲) السابق - ١/٤/٥ - ص ٥٥٠٠

<sup>(</sup>٣) تاسوعات أفلوطين – ت: د فريد جبر - ١/٤/٥ - ص ٥٥٨.

تلفيقيه جمعت بين فكرة الصدور وبين فكرة أرسطو عن تحرك السماء الأولى بواسطة المحرك الأول الذي لا يتحرك، ولكن السماء الأولى تتجه إلى المحرك الأول مدفوعة بالعشق، فتحرك دون أن يتغير هو أو يتحرك، أو بمعنى أدق استخدمت فكرة أرسطو في التوفيق بين القول بالصدور من ناحية وبين القول بالكمال المطلق الدائم وعدم التغير من جهة أخرى. (١)

٢- ومن أسباب الفيض كذلك تأمل الأول لذاته؛ فما دام الأول كاملًا، والكمال يعني عدم الاحتياج لغيره، فهو مكتف بذاته؛ لذلك فهو مستقر وساكن لا يعتريه تغير ولا يلحق به تبدل، فذاته مستقره "لا تنظر خارج نفسها بحال، وهي خلاصة الوجود. هذه الذات لابد أن تكون مصدرًا للأشياء الجديدة، وهي تنتج حال كونها

(۱) انظر: أرسطو – الطبيعة – ترجمة إسحق بن حنين – ت: د. عبد الرحمن بدوي – الهيئة المصرية العامة للكتاب – ١٤٠٤هـ - ١٩٨٤م – جـ1 – ص١٩١٠

ويرى د. عبد الرحمن بدوي أن هناك تشابهًا كبيرًا بين الفكرتين، وإن كان يرجع ليقول: "ولكننا لا نستطيع أن نفهم بعد ذلك كيف يسمى هذا صدورًا مع قولنا بأن فكرة الصدور نتضمن في جوهرها فكرة البذل من الذات إلى الخارج": د. عبد الرحمن بدوي - خريف الفكر اليوناني - ص ١٣٠، ١٣٢ وربما كان من الأوفق أن نتحدث بلغة أفلوطين حتى لا نستنطقه بما لم ينطق، فهو يقول "بذل الأثر دون بذل الجوهر "وهو ما يجعلنا أمام فهم خاص جدًا لفكرة الصدور أو الفيض.

مستقرة في ذاتها."(١)

وهو عال عن كل شيء، وهو قبل كل شيء؛ "لأنه لابد من واحد يكون قبل الأمور كلها وفوقها، فيكون هو ماليء العالم كله ومحدثه، وليس مع ذلك هو العالم الكلى الذي أحدثه."(٢)

ولما كان الأول عال عن كل شيء وقبل كل شيء ومكتف بذاته، فإنه يتأمل ذاته، وهذا التأمل وهذا السكون هو الذي ينتج.

وقد جعل أفلوطين الفعل العقلي هو أساس الوجود، حتى أنه يرى أن عقل الآلهة هو الذي كفل لها أن تكون آلهة، يقول: "حتى الآلهة ذات الأجسام، فإنها لم تصبح آلهة بهذا الجمال بفعل أجسامها، بل هو تأثير العقل"(٣).

وهم لا يدورون بين العقل والجهل، بل هم في حمى العقل الصافي النقي المنزه عن الحركة. إنهم يعقلون دائمًا، ويعملون كل شيء، وهم على دراية بكل شيء ليس فقط بالأمور الإنسانية، بل بأمورهم الإلهية أيضًا وكل ما يقع في مجال التأمل العقلي، ومن هؤلاء الآلهة

<sup>(1)</sup> Plotinus: The six Ennead – traslated by Stephen Mackenna and B. S. Page – in "Great Books of the Westrern World" 17 – 1990 –2/4/05.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أفلوطين - التاسوعات – ت: د/ فريد جبر – ۲۹/۳-ص ۲۹۶.

<sup>(3)</sup> Plotins - Enn - 5/8/3.

أُولئك الذين يقطنون في السماء، وهم في هذا التأمل دائمًا.(١)

كا يرى أفلوطين أن العقل الأول إنما هو نتاج لفعل عقلي "فالمُنْتَج نتج كفعل عقلي يدرك ما عنه نشأ - حيث إنه ليس له مُدْرَكُ آخر-وبهذا صار هو العقل الأول، ويمكن عندئذ القول بأنه أصبح موجودًا عقليًا [عرفانيًا] يشبه مصدره، حيث جاء على صورته ومثاله."(٢)

وأما فيما يتعلق بحقيقة الفيض فينبغي الإشارة إلى الحقائق التالية: أن الأول عند أفلوطين ثابت وساكن ومستقر في حالة من الصفاء الأزلي الأبدي، وهو مكتف بذاته، عال على الكون "وبينه وبين بقية المعقولات والمحسوسات هوة لا تكاد تعبر، وما هنالك من تبعية من جانب العالم المعقول فيما عدا الأول والعالم المحسوس بأكله بإزاء الله، إنما ذلك صادر عن كون هذه الأشياء الأخيرة تقوم بالله، أي نتقوم بقوته، ولكن ليس معنى هذا القيام به أنها هي هو، "(٣)

أن الأول أزلي، فأفلوطين يرى أن هناك حقيقة هي أن الوجود

<sup>(1)</sup> Ibid.

<sup>(2)</sup> Enn 5/4/2.

<sup>(</sup>٣) د. عبد الرحمن بدوي – خريف الفكر اليوناني- ص١٣٣٠.

العقلي هو وجود أزلي، ولكنه يرى أن الأول غير الأزل، و إلا لما أمكن أن نصف الأول بأنه أزلي حيث يعني ذلك وقتئذ أنك تقول إن الأزل أزلي، وإن كان العالم العقلي والأزل يشتملان كلاهما على الأشياء ذاتها، ولكنا نقول عن الأول إنه في الثاني أعني أنا نقول في العالم الروحاني: إنه في الأزل، وهذا يعني أنا نقول إنهما ليسا شيئًا واحدًا. (۱) لذلك يمكن من هذه الناحية أن نقول عن الأول: إنه "في الأزل" (۱).

ومن الناحية الأخرى، فإنه لما كان كل شيء حول الواحد، وصادر عنه، ومتوجه إليه و لا يخرج عنه قط، فيمكن من هذه الناحية أن نقول كما قال أفلاطون: "مازال الأزل باقيًا في الواحدة في ويعني ذلك أن الأزل إذا ساق إلى الوحدة فليس ليكفل الوحدة في ذاته فقط، بل ليجعل الحياة واحدة حول الواحد أيضًا... فالكيان على هذا الوجه إنما هو الأزل؛ ذلك لأن هذا الأمر إذا بقى على هذا الوصف وعلى هذا الوجه، وكان الباقي فيه ما هو عليه في ذاته (أعني حياة قائمة بالفعل حقًا لا تزال من تلقاء ذاتها موجهة وجهها للواحد مستقرة فيه، وليست كيانًا زائفًا ولا حياة باطلة، ثم له أن يكون هو

<sup>(1)</sup> Enn 3/7/2.

<sup>(2)</sup> Ibid.

الأزل حقًا. فالكيان حقًا إنما هو نفي العدم، وألا يكون الشيء على غير ما هو في ذاته مطلقًا. وهذا يعني ثبات الكيان فيما هو عليه دائمًا، وهذا يعني بقاء الكيان هو هو لا يختلف عما هو في ذاته أيضًا. (١)

ولما كان الأول أزليًّا غير متغير، وما دام هو كل شيء وليس هو شيئًا من الأشياء فإن الوجود كذلك لابد أن يكون أزليًّا، والخلق لابد أن يكون أزليًّا، والحركة لابد أن تكون أزلية، والفيض لابد أن يكون أزليًّا، "فالذي يكون في حال الاكتمال دائمًّا ينتج دائمًّا، ويكون نتاجه أزليًّا، "(٢).

أما العلو، فإنما هو علو في الرتبة، وأما القبلية فإنما هي قبلية مقام، حيث إن ما يُنْتَج يكون دون ما يُنْتَج مقامًا، وهو أعظم ما يليه.

<sup>(</sup>۱) التاسوعات - د. فريد جبر ٦/٧/٣ - ٣٦٨، ٢٦٨، ٢٦٩٠

<sup>(</sup>٢) التاسوعات - د. فريد جبر - ٦/١/٥ - ص ٤٣٠، وانظر: ٦/١/٥ - ص ٤٢٠، ويلاحظ أن قول أفلوطين عن القوى الإلهية التي هي بمثابة الطاقة لكل شيء أنها تنتشر في كل شيء، وأنها نتغلغل في الطبيعة بأسرها، إنما هو أشبه بكلام الرواقيين، إلا أنه لم يقل مثلهم بمادية تلك الطاقة وهذا فرق جوهري بين كلامه وكلامهم، وهذا ينفي القول بتأثر أفلوطين بالرواقيين في تلك المسألة على وجه التحديد. قارن د. فؤاد زكريا - مقدمة التساعية الرابعة - ص ١٤، ١٥.

٣- أن الفيض هو بذل للأثر لا للجوهر، فالحياة أثر من آثاره، وهي ليست بحياته كأنا نمد السفليات بفيض فوقي، أو بالأحرى بطاقة على العمل من غير أن يصاب العالم الأعلى من وراء ذلك بنقصان، فإن كل ما ينشأ عنه" إنما عنه نشأ وهو آنذاك على ما هو في ذاته بأشد ما يمكن أن يكون. إن الذي ينشأ إذًا ينشأ منه مادام هو باقيًا كما هو عليه في ذاته طبعًا، ويمضي الكون والصيرورة في حين بقائه هو كما هو عليه في ذاته."(١)

والأثر الذي يعنيه أفلوطين ليس جزءًا من أجزاء الأول، وإنما هو شيء من حرارة نتسرب أو شعاع ينتشر (٢) فالأول يحتفظ بذاته تمامًا ولا يصدر عنه إلى الأشياء الأخرى جزء من ذاته، فلا يصدر سوى الفاعلية والأثر فحسب؛ لذلك عبر أفلوطين عن ذلك بقوله: إن الأول هو "قوة الأشياء كلها، وفي بطلان هذه القوة بطلان الأمور كافة، فما من شيء ولا روح يكون حياة أولى، ولا حياة قط؛ إذ إن ما يفوق الحياة إنما هو سبب الحياة و الحياة فعلًا. "(٣)

<sup>(</sup>۱) التاسوعات – د فرید جبر - ۰/ ۲/۶ - ص ۴۰۸، وانظر: ۴/۶/۹ – ص۲۲۸، ۴/۶/۹ و ۱۷/۷/٦ – ص۶۶۳.

<sup>(</sup>۲) انظر: السابق ۱٥/٤/٦ - ص۹۷،

<sup>(</sup>٣) السابق ١٠/٨/٩ – ص ٢٨٩، و انظر: ٧/٩/٣ – ص ٢٩٤.

٤- الأول عند أفلوطين هو قوة العالم، و هو الحياة فعلاً؛ لذلك هو يرى أنه كل شيء، ولكنه - في ذات الوقت - ليس هو في شيء من الأشياء، فهو محيط بكل شيء، و هو حياة كل شيء، و لكن لا يمكن أن نقول: إنه حل في شيء من الأشياء، أو إن حياة الأشياء هي حياة الأول؛ "لأنه في كل مكان، و ليس قط من مكان لا يوجد فيه، فهو يملأ كل شيء إذًا، و هو بذلك أشياء كثيرة أو بالأحرى هو الأشياء كلها فعلاً، و لو كفي وصفه بأنه هو ذاته في كل مكان لكان هو الأشياء كلها منه لأنه في كل مكان، و لكنه يوصف بأنه ليس قط في مكان أيضًا، فالأشياء كلها منه لأنه في كل مكان، و لكنها تختلف مكان أيضًا، فالأشياء كلها منه لأنه في كل مكان، و لكنها تختلف عنه من حيث إنه ليس قط في مكان. "(١)

و قد لجأ أفلوطين في الحديث عن بذل الأثر لا الجوهر و عن الفيض و عدم النقصان إلى التشبيهات حتى تتمكن من توصيل تلك الفكرة عسيرة الفهم، فشبه تلك الحالة بالنور الذي يصدر عن الشمس، أو الماء الذي يصدر عن النبع أو الحرارة التي تصدر عن النار أو الثمار التي تصدر عن الشجرة:

انظر:

Enn 3/8/10.

ود/ عبد الرحمن بدوي - خريف الفكر اليوناني - ص١٣١٠

(۱) أفلوطين - التاسوعات ٤/٩/٣ – ص ٢٩٣ – ٢٩٤.

يبرر أفلوطين عدم إمكان وجود الأول في غيره مهما يكن ذلك الغير بأن الأواخر دائمًا مفطورة على أن تكون في المتقدم عليها "و هذا من آخر إلى آخر يتقدمه حتى ننتهي إلى الأول الذي يكون

وهنا نجد أن أفلوطين اتخذ موقفًا من وحدة الوجود يشبه إلى حد كبير موقف البوذيين؛ فالحقيقة و النيرفانا ليس لها مقر و لا جهة؛ لذلك فإن الخلاص كل الخلاص هو في التخلص من الأماكن و الجهات، في التخلص من الأنا، بل في التخلص من التفكير حتى تبقى المعرفة النقية، و حتى يمكن الوصول إلى النيرفانا. (١)

فوحدة الوجود عند أفلوطين تعني أن الكثرة في الواحد بمعنى أن الأول محيط بكل الأشياء "مشتمل عليها غير مبدد فيها، فهو مالك غير مملوك. "(٢) لأننا إذا فهمنا وحدة الوجود بمعنى أن الواحد في الكثرة فإن ذلك يؤذن بوجود تكثر في الواحد وهو ما يتنافى تمام التنافي مع فكرة أفلوطين (٣).

هو الأصل حقًا. أما الأصل - ما دام لا يتقدمه شيء - فلا يحل في غيره مهما يكن. ": التاسوعات ٩/٥/٥ - ص ٤٦٧.

<sup>(</sup>١) انظر: إنجيل بوذا - ص ٨٧، ١١٤، ١١٥، ١٤٢، ١٤٣٠

والتفكير عند البوذيين غير المعرفة، يقول بوذا: "طاقتنا الفكرية تفنى لكن أفكارنا تبقى، يتوقف التفكير لكن المعرفة تبقى". و يُشُبِّه ذلك بوجود كتابة على لوح مع إطفاء السراج، فبالرغم من إطفاء السراج فإن الكتابة باقية: انظر: إنجيل بوذا ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) أفلوطين - التاسوعات – ت: د. فريد جبر ٥/٥/٥ – ص ٤٦٨

<sup>(</sup>٣) انظر: د. عبد الرحمن بدوي- خريف الفكر اليوناني- ص١٣٢، ١٣٣٠. ويرى د. عبد الرحمن بدوي أن وحدة الوجود عند أفلوطين ذات حد واحد، بمعنى أنه يقول إن الكثرة في الواحد، ولا يقول إن الواحد في الكثرة. أما وحدة الوجود بالمعنى العام فتعني القول بالاثنين

ولكننا مع ذلك نجد أقوالًا لأفلوطين تشي بأنه يقول إن الواحد في الكثرة كذلك، رغم تأكيده على الوحدة المطلقة، فنراه يقول: "إن كون الأمر الواحد الباقي على ذاته بالعدد موجودًا كلًا وفي آن واحد في كل وجه من الوجوه، إنما هو رأي أجمع الناس عليه، فإنهم جميعًا مدفوعون بالفطرة والجبلة إلى القول في الإله المستقر في كل منا إنه واحد باق على ما هو عليه في ذاته."(١)

وهو يبرر ذلك بأنه "ما دام مالكًا غير مملوك، فلم يكن وجه لا يكون هو فيه، إذ إنه لو كان وجه لا يحل فيه هو لما كان مالكًا، ثم إن لم يكن مملوكًا فليس حاضرًا؛ ومن ثم فإنه حاضر وغير حاضر."(٢)

وتفسير هذا الأمر في قول أفلوطين بفيض الأثر لا الجوهر، فالأول موجود في كل شيء؛ لأن كل شيء هو أثر من آثاره؛ فالأول واحد في نظر أفلوطين، وهو في ذات الوقت "الطاقة على

معًا، أي القول بأن الواحد في الكثرة وأن الكثرة في الواحد. والفارق هو نقطة البدء، هل نبتدئ من الواحد لكي نقول بوجوده في الكثرة، وبهذا المعنى تكون الكثرة في الواحد؟ أو تكون نقطة البدء الكثرة ونرتفع منها إلى الواحد، وفي هذه الحالة يكون الواحد في الكثرة ؟: د. عبد الرحمن بدوى - خريف الفكر اليوناني- ص١٣٣٠.

<sup>(</sup>۱) التاسوعات - ۱/٥/٦ - ص٠٦٠٠

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> السابق - ٥/٥/٥ - ص ٤٦٨

صنع الأشياء كلها." (١) وهو لذلك في كل مكان ولا في مكان، وهو كل شيء، وليس هو في شيء، فكما أن الروح هي الطاقة التي يحيا بها الجسم، وهي مع ذلك ليست في مكان في الجسم، كذلك هو وجود الأول في نظر أفلوطين، فهو في كل شيء بهذا المعنى، ولكنه ليس موجودًا في شيء فهو حاضر بمعنى أن "لا يمنعه مانع من أن يكون في كل وجه من الوجوه؛ ذلك لأنه لو حال بينه وبين هذا الحضور الكلى حائل أصبح هو محدودًا بشيء آخر، وبالتالي كان المتأخر عنه محرومًا منه، وكان هو الإله إلى هذا الحد وصل، فما عاد قائمًا هو ذاته، بل أصبح تابعًا للأمور المتأخرة عليه. "(٢) وهو ليس حاضرًا "بكونه أمرًا غير مُشتَمَلٍ عليه، ومن حيث إنه مستقل عن كل شيء آخر."(٢)

والحق إن هذا الكلام منسجم تمام الانسجام مع فكرة بذل الأثر لا بذل الجوهر فهو حاضر بأثره في كل شيء، وهو بهذا الأثر الطاقة، وهو الحياة. أما ذاته فهي واحدة ومكتفية بذاتها، غير متكثرة ولا متبددة، وهو حاضر بإحاطته، بمعنى أنه مصدر كل الأشياء.

<sup>(</sup>۱) التاسوعات - ۷/۱/٥ - ص ۶۳۱

<sup>(</sup>۲) التاسوعات - ٥/٥/٥ - ص ١٤٦٨

<sup>(</sup>٣) السابق نفسه.

كما يلاحظ أن فكرة الكثرة في الواحد أو الواحد في الكثرة كلاهما يتعارض تمام التعارض مع فكرة العلو المطلق للأول والسكون والاكتفاء بالذات، وعدم مشاهدة الذات لغيرها. ولكن يمكن قبول الكلام عن الواحد في الكثرة - بمنطق أفلوطين - بمعنى أنه الطاقة والحياة لكل الأشياء، ويمكن القبول بالكلام عن الكثرة في الواحد لا بمعنى أن كثرة العالم المحسوس موجودة في الواحد(١) بل بمعنى الكثرة من الواحد، وهو معنى الفيض أو الصدور الذي هو فيض وصدور الأثر لا الذات، أو بمعنى أن الكثرة في أثر الواحد بمعنى أنها أعراض، فكل ما سوى الأول ليس بجوهر ولكنه عرض، وبما أن أثر الأول موجود في كل مكان، فتلك الأعراض التي تمثل الكثرة هي في الواحد؛ حيث إنه لا يوجد مكان يخلو من الأول بهذا المعنى. ويعضض هذين المعنيين قول أفلوطين: "لأن الواحد ليس بشيء من الأشياء، وإنما تخرج الأشياء كلها من الواحد، لأن الواحد لا يضبطه شكل قط، فإن ذلك الواحد إنما هو واحد فقط، فضلًا على أن ما يكون الأشياء كلها إنما يصبح من الأشياء؛ ولذلك ليس الواحد بشيء مما يكوِّن في الروح [ العقل ] بل إن كل شيء من

<sup>(</sup>١) قارن: د. عبد الرحمن بدوي – خريف الفكر اليوناني – ص١٣٣٠.

الأشياء إنما منه يخرج."(١)

وهناك نص آخر يوضح المعنى أكثر يقول فيه أفلوطين: "فإنه في كل وجه من الوجوه قائمًا في ذاته مع ذاته. كما أنه لا يقال في الجزء من أجزائه إنه هنا، وفي الجزء الآخر إنه هناك، أو إنه هو في مكان معين، ومن ثم فإنه كله في كل وجه من الوجوه؛ إذ إنه لم يكن شيء ليسعه كما أنه لم شيء إلا ووسعه. فإن بين يديه كل شيء مهما يكن. وبالتالي ليس هو بعيدًا عن الأشياء، كما أنه ليس فيها، ثم لم يكن شيء ليحيط به، بل إنه هو الذي يحيط بالأشياء كلها."(٢)

٥- وهذا الفيض عند أفلوطين أزلي، حيث إنه لما كان الأول موجودًا أزليًّا، ولما كان كاله وقدرته أزليين، ولما كان تأمله لذاته أزليًّا، فإن الفيض هو ضرورة أزلية "فالذي يكون في حال الاكتمال دائمًا ينتج دائمًا، ويكون نتاجه أزليًّا، على أن ما ينتج إنما يكون دونه مقامًا، "(٣) رغم أنه أزلي.

فأفلوطين "لا يقول بترتيب زمني تنقل به الموجودات كل منها إلى

<sup>(</sup>۱) التاسوعات - ۷/۱/٥ - ص ٤٣١

<sup>(</sup>۲) التاسوعات - ٥/٥/٥ - ص ١٤٦٨

<sup>(</sup>۳) السابق - ٦/١/٥ - ص ٠٤٣٠

الأخرى، بل يرى أن ذلك الانتقال يتم في الأزل"(١).

7- يرتب أفلوطين في باب المعقولات ثلاثة مبادئ أو أقانيم، هي: الله، والعقل، والنفس "والله هو الأول، الواحد، المبدع، اللامنتاه، والعقل هو صور الأشياء الموجودة، والنفس هي ما به يتم تحقق الصور في المحسوسات، أي هي قوة تكون في الواقع وسطًا بين فعل الأول وتحقق العقل بوصفه صورًا."(٢)

#### ١- الأول أو الواحد:

إن الصفات الرئيسة للإله عند أفلوطين هي اللامتناهي في مقابل المتناهي، والأول في مقابل ما بعده، والواحد في مقابل الكثرة والتركيب والتجزؤ والمعقول في مقابل العقل، والخير ليس بمعنى الخير أو الذي يدخل ضمن الأشياء التي تحمل صفة الخير ولكن بمعنى أنه هو هو الخير. (٣)

وينبغي في هذا المقام عرض فكرة أفلوطين عن صفات الإله. فهو يرى أن الإله لا يوصف؛ لذلك ينبغي أن نكتفي في الإشارة إليه

<sup>(</sup>١) د. فؤاد زكريا - مقدمة التساعية الرابعة - ص٥١.

<sup>(</sup>٢) د. عبد الرحمن بدوي – خريف الفكر اليوناني – ص١٢٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: التاسوعات - ص١٢٤: ١٢٩٠

بالنفي دون الإثبات؛ لأنه فوق الصفات وفوق الحقائق، وذاته كافية الإنشاء الحقائق؛ لذلك فهو لا يحتاج إلى صفات أو وسائل، يقول أفلوطين: "أما في ما يكون قبل الحقائق، فالقول فيه إن الوحدة هنالك إنما تبقى على حالها أحرى به أيضًا، وإذا بقى الواحد هنا على ما هو في ذاته فلا يُحدثُ الحقائق شيءً غيره، إن جاءت على مثاله، بل يكفي هو ذاته لإنشاء الحقائق."(١) " إنه هو الذي يتيح للأمور أن تكون حقًا على ما كانت عليه في ذواتها... وهذا يعني أنه كان حقًا هو في ذاته على ما أراد على ما لا يزال يريد أن يكون عليه في ذاته، إنما كان الخير حقًا في حقيقته إرادة لذاته، فلم تستغوه حقيقته، ولم تُمل عليه أمره، بل اختار هو ذاته ما كان عليه في ذاته؛ لأن شيئًا آخر لم يكن حتى يكون هو مجذوبًا إليه."(٢)

وقد نرى أفلوطين -مع ذلك- يصف الإله بصفات مثل: الأول، الواحد، غاية الجمال، غاية البهاء، الموجود، الخير، اللاتناهي، والوحدة، لكنه يبرر ذلك بالضرورة الإقناعية، أي أنه في سبيل توصيل أفكاره مضطر إلى تجاوز قناعاته العقلية، يقول "على أنه لم

<sup>(</sup>۱) السابق - ٥/٥/٥ - ص ٢٤٠٤

<sup>(</sup>۲) السابق - ۱۳/۸/٦ ص ۱۸۰، ۱۸۰، وانظر: د. ماجد فخري – تاریخ الفلسفة الیونانیة من طالیس إلی أفلوطین وبُرقلس – دار العلم للملایین – ط۱ -۱۹۹۱م - ص ۱۹۸۰

يكن بد من إطلاق هذه الأسماء، وإن تلك لا تَصْدُقُ على ما نحن في صدده فلنعد ولنتذكر القول الصواب في أمرنا، وهو أنه ينبغي لنا ألا نتصور الخير، حتى في الذهن باثنينية. لكنا نعتمد الآن طريق الإقناع، فلا بد - مع ذلك - من أن نتجاوز ما يقتضيه العقل في كلامنا."(١)

ولكن - مع ذلك - لا يمكن لنا أن نؤكد إنكار أفلوطين لصفات الإله بالكلية، وإنما هو ينكر اتصافه بهذه الصفات، فإن اتصافه بالصفات يعني عنده أمرين: الأول أن الوحد متكثر، والثاني أنه منساق إلى فعله بسبب اتصافه بتلك الصفات؛ لذلك نجد أفلوطين يقول في النص السابق: "فلم تستغوه حقيقته، ولم تمل عليه أمره "ولكن أفلوطين يرى فيما يبدو للباحث أن الصفات موجودة في الذات، و لكنها هي هي عين الذات بل إن الذات فوق الصفات أو هي سبب وجود الصفات بالأحرى؛ لذلك نراه يقول": إن سلمنا للخير بتحققات جاءت تحققاته كأنها تتم بإرادته؛ إذا لا يحقق وهو غير مريد، بيد أن تحققاته هي بمنزلة ما قام عليه في ذاته، فكانت إرادته

<sup>(</sup>۱) التاسوعات - ۱۳/۸/٦ - ص ۰٦٨٠

## و حقيقته في ذاته شيئًا واحدًا."(١)

المهم في هذا الموضوع أن أفلوطين يرى أن الأول يتصف بالوحدة التي هي في مقابل التكثر و التجزؤ و التركيب - و البساطة، و اللاتناهي، و أنه مكتف بذاته يشاهدها و يتأملها، و لا ينظر خارج لاذاته البتة، و أنه غاية الكمال و الجمال و القدرة، وأنه فوق العقل، وفوق الحق، وفوق الصفات، وفوق الزمان والمكان؛ لذلك فهو في كل مكان وليس هو في مكان، وهو عال عن كل شيء، وقبل كل شيء، وبينه وبين العالم هوة لا تكاد تعبر.

## ٢- العقل الأول:

هو فعل عقلي للأول، حدث في اللازمان، ومن هنا فلا يوجد فعل ولا حدوث حقيقي، يقول: "وهنا ينبغي أن نسقط في سياقنا تصور الحدوث في الزمان، مادام كلا منا حول الأمور الأزلية، على أننا ننسب إليها الحدوث بالكلام فقط لتبيين ما بينها من علة وترتيب."(٢) وسبب ذلك برأي أفلوطين أنه لو قال إن العقل نشأ من الواحد وقد تحرك، فإن ما ينشا عن الأول آنذاك بعد الحركة

<sup>(</sup>١) السابق نفسه.

<sup>(</sup>۲) التاسوعات - ٦/١/٥ - ص ٠٤٣٠

يكون في المقام الثالث لا في المقام الثاني "وإن كان شيء في المقام الثاني إذًا، فإنما يجب في هذا الشيء أن يقوم في ذاته والواحد آنذاك لا يزال ساكنًا."(١)

وهو أزلي لأنه نتج بإنتاج أزلي نشأ عن كمال أزلي للأول، وهو دون الأول مقامًا، وهو الشيء الأعظم بعده (٢) وهو يشاهد الأول ولا يحتاج إلا إليه، ويوجه وجهه إليه حتى يستوي عقلًا، وهو لا يفصله عن الأول شيء، فهما لا ينفصلان إلا بالغيرية، وهو على صورة الواحد (٣).

### ٣- النفس:

وهي منبثقة من العقل (٤)، وهي "توجد في ذلك العالم بلا أبدان، أما في عالمنا هذا فهي تحل في أبدان وتنتشر فيها... وكما يظل العقل أبدًا غير منقسم ولا متجزئ، كذلك تظل النفس في ذلك العالم غير منقسمة ولا متجزئة، غير أن من طبيعة النفوس أن تغدو منقسمة، وانقسامها إلى أجزاء إنما يكون في ابتعادها عن العالم المعقول وورودها

<sup>(</sup>۱) السابق - ٥/٨/٥ - ص ٤٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> انظر: السابق - ٦/١/٥ – ص ٤٣٠، ٤٣١.

<sup>(</sup>٤) انظر: د. زكي نجيب محمود، و أ/أحمد أمين – قصة الفلسفة اليونانية - ص٣٢٢.

إلى البدن،"(١)

والنفس مركبة من ماهية لا تفارق العالم الأعلى ومن ماهية تصدر عن ذلك العالم لتصل إلى عالمنا هذا، ولكنها تظل - مع ذلك - معتمدة على العالم الأعلى، وكأنها شعاع صادر من مركزة، وذلك معنى قول أفلاطون " إن للنفس ماهية لا تتجزأ، وماهية يطرأ عليها الانقسام في الأبدان."

ولكن الماهية الثانية - مع ذلك - غير منقسمة؛ فهي نتوزع دون أن تتجزأ إلى أجزاء منفصلة، بمعنى أنها حاضرة في مجموع البدن، فهي كلُّ حالً في البدن كله، غير أنها منقسمة من حيث إنها حالةً في كل جزء من أجزائه (٢)

والنفس هي: "قول وفعل العقل الأول ولابد لها أن تشاهده." (٣) والنفس راغبة في العقل الأول؛ لأنه ليس بينهما وسيط، فهي لا

<sup>(</sup>١) أفلوطين - التساعية الرابعة - ت: د. فؤاد زكريا - المقال الأول- ص١٦٧٠

<sup>(</sup>۲) انظر: السابق - ص۱۹۸، ۱۹۸۸

يرى أفلوطين أن هناك نفسًا ثانية، أسماها بالطبيعة، خرجت من النفس الأولى أو نفس العالم، وهي التي تمتزج بجسومنا، وهي أدنى مراتب العالم الروحاني، والخطوة التي تليها مباشرة هي المادة التي هي أبعد الكائنتات عن الكمال: انظر: د. زكي نجيب محمود وأ/أحمد أمين – المرجع السابق- ٣٢٣٠٠

<sup>(3)</sup> Enn 5/1/6.

تنفصل عنه إلا بالغيرية.

وينفي أفلوطين بشدة القول بمادية النفس، مفندًا في هذا السبيل أقوال الرواقيين<sup>(۱)</sup> والأبيقوريين<sup>(۲)</sup>، وأرسطو والفيثاغوريين<sup>(۳)</sup>، "إذ إن من أكبر الأسس التي يقوم عليها إثبات خلود النفس القول بلا ماديتها، وذلك منذ أن وضع أفلاطون براهينه المشهورة على خلود

(١) راجع أقوال الرواقيين ص من هذا الفصل.

ويدحض أفلوطين أقوالهم بأنه لا يمكن أن يجتمع ميتان فتنشأ عن اجتماعها حياة؛ لذلك فهو يقول باستحالة "أن تنشأ الحياة من تجمع الأجسام، وأن يتولد العقل من أشياء عدمت العقل" يعني العناصر الأربعة (النار، والهواء، والماء، والتراب): التساعية الرابعة ت: د. فؤاد زكريا / المقال السابع/ ٢- ص ٣٠١.

<sup>(</sup>۲) يرى الأبيقوريون عدم وجود أي شيء غير المادة، فلا وجود للأرواح المجردة "وكل الأشياء مكونة من ذرات - كما هو مذهب ديمقريطس- وهذه الذرات عند أبيقور تختلف في شكلها ووزنها لا في كيفيتها - والنفس ذاتها ليست إلا ذرات نتفرق عند الموت، ويقول إنه لا يصح أن نفكر في آخرة، وهذا يجعلنا سعداء، ويحررنا من الخوف منها.": أ/أحمد أمين ود. زكي نجيب محمود - قصة الفلسفة اليونانية - ص ٣٠١.

ويرفض أفلوطين ذلك بشدة قائلًا: إن "اتحاد أجزاء النفس وتعاطفها يفند هذا الرأي ما دام لا يمكن أن يقوم بين هذه الأجسام الجامدة التي تعجز عن الاتحاد في جسم واحد أي تداخل أو تعاطف بينما النفس متعاطفة مع ذاتها وفضلًا عن ذلك، فالجسم والحجم لا يمكن أن يأتيا من موجودات لا تنقسم.":التساعية الرابعة - ت: د. فؤاد زكريا / ٣/٧ - ٣٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) حرص أفلوطين "على نقد أولئك الذين جعلوا النفس مرتبطة بالمادة ارتباطًا وثيقًا، وإن لم يقولوا إنها هي ذاتها مادية، ومن هؤلاء الفيثاغوريون في قولهم: إن النفس انسجام للأجسام، وأرسطو في قوله: إن النفس كمال الجسم.": د. فؤاد زكريا - مقدمة التساعية الرابعة - ص٩٣٠. وراجع د. عبد الرحمن بدوي - خريف الفكر اليوناني - ص٩٤٠.

النفس، وخاصة في (فيدون) (١) فإذا ثبت أن النفس لا مادية أصبح القول بخلودها هينًا؛ لأن الفساد يسري على ما هو مادي فسب. (٢) و قد انبثقت من هذه النفس النفوس البشرية التي تسكن هذا العالم، فنفس العالم – كالعقل – تنتمي إلى العالم الإلهي الروحاني الذي يقع فوق الحس، و هي تعيش عيشة خالدة لا تحدها حدود الزمن، إلا أنها دون العقل درجة، فهي تقف على هامش العالم الروحاني قريبة من حدود هذا العالم المحسوس، ولوأنها ليست جثمانية في ذاتها إلا أنها تميل إلى الأشياء الجثمانية فتنظر إليها. وهي تقف بين الأشياء من جهة وبين العقل من جهة أخرى وسيطًا تنقل العلل والأسباب التي تبدأ من العقل فتوصلها إلى الأشياء.

# ٤- المادة أو الهيولى:

أما المادة أو الهيولي، فهي عدم تحدد وعدم تعيين مطلق، فهي خالية من كل صورة، وهي إمكانية صرفه لتقبل كل صورة. وما

<sup>(</sup>۲) انظر: د. فؤاد زکریا – مقدمة التساعیة الرابعة ص ۸۸، وانظر: کذلك ص ۸۸ وما بعدها. وكذلك عبد الرحمن بدوي – خریف الفكر الیوناني- ص۱٤۷.

دام الشر هو السلب واللاتعين بالخير؛ فإن المادة هي سبب الشرور، فالمادة شر، والعالم شر. لكن أفلوطين يرجع ليقول: إن العالم المحسوس ليس شرًا كله، وذلك الموقف الثاني قد عنى أفلوطين بالتحدث عنه طويلًا؛ خصوصًا لأنه كان عدوًا للمسيحية التي وجد كبار آبائها يقولون إن العالم شر وخطيئة ولا قيمة له (١).

وسبب قول أفلوطين بأن العالم ليس شرًا كله هو أنه ينسب الشر في العالم للمادة، لكن العالم ينعم بوجود العقل أيضًا وبالعناية الإلهية؛ فهو ليس شرًا كله من هذا الوجه (٢)، يقول أفلوطين: "وعليه فإن الأجساد في حقيقتها تكون شرًا على قدر ما يلحق بها من الهيولي، ولكنها ليست الشر الأول، فإن ما لديها من الأصل ليس الأصل في كال حقيقته... فهي من ذلك الشر في المقام الثاني."(٣)

وهذا الشر الذي يلحق بالإنسان نتيجة تعلقه بالهيولي التي هي أصل الشر لا يلحق في الحقيقة بالأجساد؛ حيث إن الأجساد هي الهيولي

<sup>(</sup>١) انظر: د. عبد الرحمن بدوي - خريف الفكر اليوناني – ص١٤٣٠

<sup>(</sup>٢) انظر: د. عبد الرحمن بدوي - خريف الفكر اليوناني – ص ١٤٣٠

وفكرة أن الشر مطابق للمادة، ومن ثم تصبح المادة شرًا بالذات هي عقيدة أورفية قديمة: انظر: د. حربي عباس عطيتو - ملامح الفكر الفلسفي والديني في مدرسة الإسكندرية القديمة - ص ١٧١٠

<sup>(</sup>٣) التاسوعات - ٤/٨/١ - ص٩٩٠٠

وهي سبب الشر، وإنما يلحق الشر بالأنفس في رأي أفلوطين متابعًا في ذلك أفلاطون، ولكن كيف تكون النفس شريرة؟ تكون النفس شريرة في رأيهما إذا قهر الإنسان نفسه لجانب النفس الذي فيه تنشأ القبائح أصلًا وفطرة، بحيث نتلقى الناحية غير الناطقة من النفس أثر الشر فهيا فنضطرب و تفرط و تقصر، فينتج عن ذلك خلع العذار والجبن وما سواهما من عيوب النفس، و هي انفعالات عفوية تُولِّد الآراء الكاذبة. (۱) أما النفس فهي ليست في حد ذاتها شرًا، كما أنه ليست كل نفس شريرة.

وثمة التفاته لأفلوطين نحو الفكر البوذي في هذا المقام، لينكر ما يراه البوذيون من أن المرض والموت والفقر شرور يكون الخلاص منها في التطهر من أجل الوصول إلى النيرفانا، حيث يقول: إن الفقر والمرض فيهما الخير لأهل الشر، وإنها من ضرورات الطبيعة في ذوي الأجسام، وإنه ليس من الصحيح على الإطلاق أن لا نفع من هذه الأمور فيما يتعلق بنظام الكل واكتماله. ثم إن بعض هذه الأمور تكون لصالح من تصيبهم كالفقر والمرض مثلًا. أما الرذيلة فإن فيها نفعًا للعالم الكلي بكونها تمثيلًا للعقاب، وكونها تجعلنا في تنبه داعم،

<sup>(</sup>١) انظر: السابق نفسه.

حيث توقظ عندنا الروح والذهن فتنبهما إلى مقاومة طرق الرداءة وإظهار حسن الفضيلة<sup>(۱)</sup>.

#### ٥- المعرفة:

أما في مسألة المعرفة، أو العودة من العالم المحسوس إلى العالم المعقول، فينظر أفلوطين إلى النفس الإنسانية نفس النظرة التي كانت لدى أفلاطون، فهو يقول: إن النفس الإنسانية كانت تحيا من قبل حياة أبدية، ثم هبطت من هذه الحياة الأبدية إلى العالم المحسوس، وحين تغادر النفس العالم المعقول تحمل منه ذكريات، وهذا يعني أن النفس كان لها ذكريات على نحو ما قبل أن تغادر العالم المعقول، وهي ذاكرة بالقوة، غير أن النشاط العقلي كان يحجبها(٢).

ويرى أفلوطين أن النفس (زيوس) نفسان، نفس صانعة، والنفس التي تدبر العالم، ويرى أننا لو تحدثنا عن زيوس بوصفه الصانع فعلينا أن نستبعد عنه كل فكرة عن ماض أو مستقبل ونعزو إليه حياة ثابتة لازمانية، لكن زيوس الذي يدبر الكون ويوجهه ويرشده، والذي يملك على الدوام نفسًا علوية وعقلًا علويًا، والذي

<sup>(</sup>۱) انظر: التاسوعات ٥/٢/٣ - ص٢٠٣٠

<sup>(7)</sup> التساعية الرابعة - ت: د. فؤاد زكريا -  $\xi/\xi$  –  $\xi/\xi$ 

يتنبأ بالحوادث ويتحكم فيها حينما تحدث، ويرتب كل شيء وفقًا لنظام دقيق، وعلى يديه تتم دورات النجوم، زيوس هذا كيف لا يتذكر الفترات التي انقضت ومقاديرها؟ الواقع أنه سيعلم أن فعله كله واحد، تحييه حياة أزلية واحدة، وفي هذا المعنى يكون ذلك العدد لا متناهيًا، ويعلم زيوس وحده عمله لا من الخارج، بل من خلال صنعه له، وذلك يسرى على كل النفوس التي لا يسري عليها التغير والاستحالة؛ إذ لا نتعلق الذاكرة إلا بالحوادث التي انقضت، ولكن إن كانت هناك نفوس تظل على حال واحد فأي شي نتذكر؟ ذلك هو السؤال الذي يوجه بصدد نفوس النجوم وبقية الموجودات السماوية ونفس الشمس والقمر ونفس الكون أخيرًا(١).

ولما كانت النفس هي التي تهب الحياة للجسم وليست الهيولي<sup>(۲)</sup>، ولما كان لهذه النفس ميلان، فتميل علوًا إلى الواحد، وتميل سفلًا إلى عالم الطبيعة، ولما كانت المادة هي مصدر الشرور؛ لأنها عبارة عن العدم، والعدم أشد درجات النقص، والنقص هو الشر<sup>(۳)</sup> لما

<sup>(</sup>۱) انظر: التساعية الرابعة – ت: د. فؤاد زكريا - ٦/٤: ١٠- ص ٢٢٥: ٢٣٠، وانظر: كذلك د. عبد الرحمن بدوي- خريف الفكر اليوناني- ص١٤٥٠

<sup>(7)</sup> راجع التساعية الرابعة - ت: د.فؤاد زكريا - (7) – (7)

<sup>(</sup>٣) انظر: أ/أحمد أمين ود. زكي نجيب محمود – قصة الفلسفة اليونانية ٣٢٣.

كان ذلك كذلك، فإنه لا سبيل إلى الترقي والوصول إلى المعرفة والكشف إلا عن طريق تأمل النفس برئية من كل علائق الجسد، لأنه، وإن كانت الشرور تضاف إلى النفس من مصدر آخر، فإن الخير والحكمة وبقية الفضائل تكمن فيها وكأنها من خصائصها، لأنها أمور إلهية، فإذا نظر الإنسان إلى نفسه في حالتها المجردة - إذ إن كل إضافة إلى شيء إنما هي عقبة في طريق معرفة ذلك الشيء فنزع عنها ما ليس من ذاتها، واختير نفسه بنفسه، عندها - وعندها فقط - سيؤمن الإنسان بخلود نفسه، سيرى نفسه في عالم عقلي خالص، سيرى عقلًا لا ينظر إلى المحسوسات الفانية، بل يدرك خالص، سيرى عقلًا لا ينظر إلى المحسوسات الفانية، بل يدرك غدا عالمًا معقولًا منيرًا تضيئه الحقيقة الصادرة عن الخير الذي ينشر في كل المعقولات نور الحقيقة.

وإذا كانت التصفية توصلنا إلى معرفة خير الأشياء، فإن المعارف التي هي معارف بحق تظهر في داخل النفس؛ إذ إن النفس لا ترى الاعتدال والعدالة حين تنظر إلى الخارج، بل تراها فيها وفي تفكيرها في ذاتها(١).

<sup>(</sup>۱) انظر: التساعية الرابعة - ت. د. فؤاد زكريا / ١٠/٧ - ص ٣١٨، ٣١٩.

ويبقى هنا شيء في مقام الحديث عن المعرفة، هل المعرفة هي تذكر كان يقول أفلاطون؟

إن المعرفة الحقة عند أفلوطين ليست تذكرًا، وإنما هي معاينة، فأفلوطين يفرق بين أنواع المعرفة: فهناك المعرفة عن طريق الاستدلال العقلي، وهي تلك المعرفة التي نستطيع أن نصل بها إلى كل المبادئ التي تحتل مكانة أدنى من الواحد (١)

وهناك المعرفة المبنية على التذكر، وهي معرفة ناقصة نستخدمها

<sup>(</sup>۱) التساعية الرابعة - ت: د. فؤاد زكريا ت / ٥/٤ - ص ٢٢٤، والمقدمة ص٥٥ وهذه الدرجة هي درجة الارتفاع من الإحساس "إلى درجة أعلى هي درجة النظر، و هي الدرجة التي يرتب فيها الإنسان بين التصورات بعضها وبعض، ويربط فيما بينهما من أجل البرهان، وأفلوطين يعتد كثيرًا بهذه الدرجة الوسطى على أساس أنها درجة متوسطة بين العالم الأعلى الواحد وبين المحسوسات، ويسمى هذه الدرجة من درجات التفكير بالديالكتيك، وينسب إلى الديالكتيك نفس القيمة التي نسبها إليه أفلاطون، إلا أنه ليس علينا أن نقف عند حد اليالكتيك؛ لأنه هو الآخر يقوم على أساس التفرقة بين الموضوع وبين الذات،": د. عبد الرحمن بدوي - خريف الفكر اليوناني - ص١٤٨، ١٤٩٠.

أما الإحساس، فهو درجة دنيا من درجات المعرفة، ويقول عنه أفلاطون إنه كالرسول الذي يأتي من قبل العقل لإيقاظ النفس، ويضيف إليه صورة ليست بالقليلة، فيقول عنه إنه صورة المعقول، ويقول عنه إنه إذا كان النظر أو الوجد يدرك الصور كما هي في النفوس، فإن الإحساس يدرك الصور كما هي منفصلة بالاستعانة بالنظر، إلا أنه لا يرتفع بالإحساس إلى درجة اليقين، أو إلى درجة المصدر الذي يجب أن تبدأ منه المعرفة، أي أنه لا ينسب إلى الإحساس تلك القيمة التي نسبها إليه أرسطو: انظر: د.عبد الرحمن بدوي - المرجع السابق- ص١٤٨٠

لكشف بعض الحقائق، وهي تكون معرفة ناقصة؛ لأن النفوس التي في الأبدان يكون لديها من الذكريات ما عند النفوس الباقية في السماء، ولكن بدرجة أقل، إذ يكون لهذه بخلاف ذلك أشياء أخرى عديدة نتذكرها، كما أن المدة الطويلة التي أقامتها خارج السماء ستنسيها تمامًا أشياء عدة. وهذه المعرفة نتفاوت بين إنسان وآخر بحسب درجة ميله إلى الهيولي<sup>(1)</sup>

وهناك أخيرًا المعرفة المعتبرة لدى أفلوطين، وهي المعرفة الكشفية العيانية، التي يمكن بها معرفة الواحد؛ حيث إن الواحد ذاته لا يرى إلا بعين النفس بعد انصرافها عن المحسوس، و أفلوطين يسمى هذه المعرفة (العيان)، ويسمى الوسيلة التي نصل بها إلى تلك المرتبة (الملكة) وتلك الملكة "نتيقظ في نفس الوقت مع الموضوعات التي توقظها. "(٢)

وهذا الكلام الأفلوطين يعني أن الذات العارفة والمعرفة تصيران شيئًا واحدًا؛ بمعنى أنه يغدو المُشَاهِد والمُشَاهَد فيها شيئًا واحدًا(٣) بما "يعني انتهاء المعرفة التي تقوم على التعارض بين الموضوع وبين

<sup>(</sup>۱) انظر: التساعية الرابعة - ت: د. فؤاد زكريا / ٥/٤ - ص ٢٢٤، ٢٢٥.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> التساعية الرابعة - ت: د. فؤاد زكريا / ٤/٥ - ص٢٢٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: التاسوعات ٨/٨/٣ - ص٢٨٦٠

الذات؛ لأن كل معرفة تقوم على أساس إدراك الذات لوجود خارجي في مقابلها، وعلينا كذلك أن لا ننظر إلى المعرفة بوصفها تحصيلًا وكسبًا وملكًا، وإنما بحسبانها وجودًا أو اتحادًا وهوية. أعني أنه يجب على النفس الإنسانية أن ترجع من حالة التبدد والكثرة إلى حالة الوحدة المطلقة، وهذه الحالة هي حالة الوجد"(١)

ويعبر أفلوطين عن تلك الحالة بقوله: "إننا نبحث عن الواحد الذي هو أصل كل الأشياء، الخير والأول؛ لذلك ينبغي علينا الأنقف بعيدًا عن الأوليات هابطين إلى الأشياء السافلة أو الدنيا، بل ينبغي علينا أن نمضي نحو الأوليات مرتفعين بأنفسنا عن الحسيات وهي أدنى الأشياء، وأن ننعتق من كل الرذائل والدنايا مادمنا نسعى إلى إدراك الخير، إننا يجب أن نرتفع إلى الأصل في داخل ذواتنا حتى نتحد به، وبهذه الطريقة فقط يمكن لنا أن نحرز المعرفة بالأصل والواحد، يجب أن نصبح عقلًا، وأن نسلم أنفسنا إلى العقل ونثبتها فيه بقوة حتى إذا تيقظت تلقت ما يشاهده العقل، فبالعقل يشاهد الواحد."(۱)

<sup>(</sup>۱) د. عبد الرحمن بدوي – خريف الفكر اليوناني – ص١٤٩. وقارن أ/أحمد أمين، ود. زكي نجيب محمود – قصة الفلسفة اليونانية – ص٣٢٣.

<sup>(2)</sup> Enn 6/9/3.

وفي تلك الحالة التي يصورها أفلوطين يكون الإنسان منعتقًا من العالم كله ومن نفسه، وهي حالة أشبه ما تكون بحالة السكر الصوفي حيث تسقط كل الموجودات فتكون النفس حينئذ في حالة من الفناء والطمس والمحو<sup>(1)</sup> فالنفس لا ترى إلا بالاتحاد، ولا نتوحد إلا بكونها أمرًا قائمًا في الوحدة<sup>(۲)</sup>.

وعند تلك المرحلة يسلم أفلوطين نفسه لتعبيرات الهرامسة والبوذيين حتى لا نكاد نفرق بين النصوص المنسوبة إليه والنصوص المنسوبة إليهم ويظهر ذلك جليًا في النص التالي:

"كثيرًا ما اتيقظ لذاتي، تاركًا جسمي جانبًا، وإذ أغيب عن كل ما عداى، أرى في أعماق ذاتي جمالًا بلغ اقصى حدود البهاء وعندئذ أكون على يقين من أنني أنتمي إلى مجال أرفع، فيكون فعلى هو أعلى درجات الحياة، واتحد بالموجود الإلهي، وحين أصل إلى هذا الفعل، أثبت عليه من فوق كل الموجودات العقلية، ولكني بعد مقامي هذا مع الموجود الإلهي، حين أعود من معاينة العقل إلى الفكر الواعي، أتساءل كيف يتم هذا الهبوط الحالي، وكيف أمكن أن ترد النفس

<sup>(</sup>١) انظر: د. عبد الرحمن بدوي – خريف الفكر اليوناني – ص١٤٩.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> انظر: التاسوعات ۳/۹/۲ – ص۹۹۹.

إلى الأجسام مادامت طبيعتها كما بدت لي، وإن كانت في جسم؟!"(١)

وقد ذكر أفلوطين أنه سما إلى هذه الدرجة، وذاق لذة الاتحاد، وأدرك ساعات التجلي والقرب بضع مرات في حياته، يقال إنها أربع. (٢)

<sup>(</sup>١) التساعية الرابعة - ت: د. فؤاد زكريا / ١/٨ - ص ٣٢٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: أ/أحمد أمين، ود. زكي نجيب محمود – قصة الفلسفة اليونانية – ص٣٢٤.

## \* خصائص الموقف الفلسفي:

"تبدو المعرفة العامية في صورة معلومات متناثرة استقاها أصحابها عن مشاهداتهم وخبراتهم الفردية، واستعانوا بها على ما يصادفهم في حياتهم العملية من أمور.

فالمعرفة العاميَّة تبدو في صور أظهرها: أن الأشياء تبدو للعاميِّ خليطًا من جزئيات لا تقوم بينها روابط، أو تقوم بينها علاقات وهمية تجعل المعرفة خرافية، أو تكون الرابطة قائمة بين ظاهرة محسوسة ظاهرة غيبية، ثم أن هذه المعرفة العامية تقف عند الجزئيات (المحسوسات) ولا ترتفع إلى التعميم؛ لأن تفككها يحول دون الوصول إلى قانون عام يفسر الظواهر المشاهدة.

وتتمثل المعرفة العامية في صورة صفات وكيفيات يخلعها الناس على الأشياء الموجودة بغير ضابط، ومن ثم تفتقد الدقة التي ينشدها العلم وتلتمسها الفلسفة. وفي هذا النوع من المعرفة تبدو الأحداث ممكنة وليست ضرورية، بمعنى أن الحوادث نتابع من غير علة تحدثها، فوجودها اتفاق محض، وليس أمرًا ضروريًا محتومًا كنتيجة لوجود علة توجب وجودها. وقد يتوهم أحاب هذه المعرفة أن للظواهر عللًا غيبية لا يمكن التثبت منها بالتجربة...

ويتمثل هذا النوع من المعرفة في صورة آراء خاطفة وأحكام فردية

سريعة يتأثر فيها أصحابها بأفكار سابقة تلقوها عن غيرهم فسلموا بها دون بحث أو تمحيص، ومن ثم اتصفت تلك المعرفة بأنها ذاتية وليست موضوعية، جزئية وليست كلية، ممكنة وليست ضرورية.."(١)

والمعرفة العامية كذلك لا تصدر عن موقف عقلي قادت إليه الدهشة أو القلق، وهي لا نتسم بالشك الحذر الذي يرفض التسليم بأية فكرة قبل عرضها على العقل، كما أنها غير ناتجة عن التأمل.

إمّا المعرفة العلمية فهي عكس هذا تمامًا، فالعلم وليد الدهشة كما قال أفلاطون. ولكن الدهشة وحدها لا تكفي، بل لابد أن تقترن الدهشة بحب الاطلاع، والرغبة في التماس المعرفة لذاتها، كما يجب أن تقترن بامتلاك أدوات البحث العلمي، إلى جانب الدقة والحذر، وهما ما يسمى بالشك، وكذلك لابد أن يتحلى الباحث بالصبر على البحث.

وتتمثل أهم خصائص الموقف الفلسفي في ما يلي:

### > القلق (Uneasiness):

والقلق هو استعداد فطري لا يقنع بما هو كائن، ويتطلع إلى ما وراءه، فهو مبعث حياة وحركة، وعامل من عوامل التقدم والتطور."(١) وهو يعني الإحساس بوجود مشكلة، ويعني التحير إزاء تلك المشكلة، وبالتالي فهو محرك في اتجاه حل لتلك المشكلة، بمعنى أنه محفز للبحث.

إن معظم الناس يكونون عادة مشغولين جدًا، وليس لديهم الوقت لدراسة ذلك النوع من التفكير الذي يسمى في العادة بالتفكير «الفلسفي»؛ ذلك لأن عليهم أن ينفقوا وقتهم في الكفاح من أجل البقاء، أو أن يعيشوا حياة روتينية بلا ضجر. لكن - في أحوال نادرة - يكون هناك قلة من الأفراد المثيرين المربكين يجدون لديهم الوقت ليسألوا أسئلة خدَّاعة في بساطتها لا يبدو أبدًا أن لها إجابات بسيطة، مثل:

- ما طبيعة الواقع؟ ما حقيقة الموجودات البشرية ؟
- ما الصفة الخاصة بالذهن البشري، وبالوعي البشري؟

<sup>(</sup>۱) المعجم الفلسفي - ص۱٤٩.

- أيمكن أن تكون على يقين من شيء على الإطلاق؟
- أهناك اختلافات واضحة بين الحجج الصحيحة وغير الصحيحة؟
  - ما الحقيقة؟ وما المعنى؟
  - هل نحن حقًا أحرار في اختيار ما نكون وما نفعل؟
  - هل المعرفة العلمية أفضل من أنواع المعارف الأخرى؟
    - ما العلاقة بين اللغة البشرية وبين الحقيقة؟(١)

كل هذا يجعل الإنسان في حالة من القلق العقلي، كما يجعله مضطرًا لمواجهة المشكلات العقلية ومحاولة حلها.

# ح البحث عن الأسباب البعيدة:

فالفلسفة في حقيقتها "بحث وجِدُّ وراء معرفة الأسباب الخفية للأشياء، للتوفيق بين آرائنا وأعمالنا، وهذا هو قصدنا من الحياة، فليس ثمة غرض إلا الفرار من الجهل، والوقوف على الحق،

<sup>(</sup>۱) ديف روبنسون ووجودي جروفز – أقدم لك الفلسفة بتصرف يسير– ترجمة إمام عبد الفتاح إمام – المجلس الأعلى للثقافة – ٢٠٠١م – ص٠٠

وكشف النقاب عن باطل تقنَّع بحجاب سخيف يوهم أنه حق."(۱) الشمولية:

والمراد بها دراسة الكليات لا الجزئيات، أي الاهتمام بما هو عام والابتعاد عن الحالات الفردية المعزولة في الزمان والمكان.

# التأمل (Meditation):

والتأمل "تفكير عميق في موضوع معين يحاول أن يستخرج جوانبه العامة." أو هو الاستغراق في التفكير في المشكلة المثارة بهدف وضع حلول لها.

وقد رأى ديكارت أن التأملات الميتافيزقية ستة:

التأمل الأول: في الأشياء التي يمكن أن توضع موضع الشك.

التأمل الثاني: في طبيعة النفس الإنسانية، وأن معرفتها أيسر من معرفة الجسم.

التأمل الثالث: في الله وأنه موجود.

<sup>(</sup>۱) أ.س.راپوپرت - مبادئ الفلسفة - ت: أحمد أمين - مطبعة دار الكتب المصرية - ١٩٢٨ م - ص٠٤٠

التأمل الرابع: في الصواب والخطأ.

التأمل الخامس في ماهية الأشياء المادية والعودة إلى الله ووجوده.

التأمل السادس: في وجود الأشياء المادية، وفي التمييز الحقيقي بين نفس الإنسان وبدنه.

# <u>Methodical</u>) إبدء البحث بشك منهجي إرادي (doupt):

والشك يعني التحرر من أسر المعارف السابقة، ومن آراء سائر البشر، "بهذا المعنى ربما نفهم تعريف أفلاطون للفلسفة عندما يقول: «التفلسف هو التشبه بالآلهة قدر الإمكان». فكأن قدر الفيلسوف الانسلاخ عن سائر البشر، عن العامة، وتخطي الحس الدهمائي (العامي). فلا يمكن للفيلسوف أن يقبل الآراء السائدة، وإنما عليه أن يبدأ باتخاذ «مسافة نقدية» بينه وبينها حتى يضمن لنفسه إمكانية التفلسف، بهذا المعنى تخشى العامة والفكر العامي الموت، بينما نجد الفيلسوف يتعشقه، لأن دلالة الموت تختلف بين المعجم الذي تستند

إليه العامة."(١)

والشك المنهجي "مرحلة أساسية من مراحل منهج البحث في الفلسفة، وقوامها تحيص المعاني والأحكام تحيصًا تامًا بحيث لا يقبل منها إلا ما يثبت يقينه، ومن أبرز من قال بها الغزالي ثم ديكارت، فعلى الباحث أن يحرر نفسه من الأفكار الخاطئة (بالشك)، وأن يتروى فيما يعرض له، فلا يتسرع في حكمه، ولا يقبل إلا ما ثبت للعقل بداهة."(٢)

والشك يرفع صاحبه فوق الاعتقاد التعسفي الساذج الذي يفتقر إلى ما يبرره. وبغير الشك لا يكون التفكير علميًا.

والشك يعني أن يقف العالم أو الفيلسوف من موضوع بحثه منذ البداية موقف الجاهل به، أو من يتجاهل كل ما يعرفه عنه، وذلك خشية أن يتأثر أثناء بحثه بمعلومات سابقة يحتمل أن تقوده إلى الضلال: وقد حرص واضعوا المناهج الحديثة على التنبيه على هذا، وهذا ما فعله ديكارت حين قال في سياق حديثه عن القواعد الأربع التي تعصم العقل من الزلل في كل أنواع البحوث النظرية: "ألا أقبل

<sup>(</sup>١) سليم دولة – ما الفلسفة – ص٢٧.

<sup>(</sup>۲) المعجم الفلسفي - ص۱۰۳

شيئًا ما على أنه حق ما لم أعرف يقينَ أَ أنه كذلك، بمعنى أن أتجنب بعناية التهور والسبق إلى الحكم قبل النظر، وألا أدخل في أحكامي إلا ما يتمثل أمام عقلي في جلاء وتميز، بحيث لا يكون لدي أي مجال لوضعه موضع الشك."(۱) بل إنه يقول إنه "لكي لا ننساق في المستقبل إلى التصديق، يلزم أن ننظر إلى جميع الأشياء لا على أنها مشكوك فيها فحسب، بل على أنها باطلة: افتراض شيطان ماكر...وأظل كذلك إلى أن بتعادل هذا الحكم الجديد مع الحكم القديم في الميزان، فيبقى ذهني حرًا كل الحرية."(۱)

<sup>(</sup>۱) ديكارت – مقال عن المنهج – ترجمه وشرحه محمود محمد الخضيري - المطبعة السلفية ومكتبتها - ۱۳٤۸هـ /۱۹۳۰ – ص ۳۱،۳۰۰

<sup>(</sup>٢) ديكارت - التأملات في الفلسفة الأولى - ت: د/عثمان أمين - مكتبة القاهرة الحديثة -١٩٦٥م - ص٥٥٠

# < الالتزام بالمنهج العلمي:

وذلك يعنى:

النسقية (١):

وهي من جهة التنظيم والترتيب المنهجي المحكم للقضايا والإشكاليات والأفكار، ومن جهة ثانية الاتساق وعدم التناقض مع الذات.

المنطقية: وتتمثل في التدرج في عرض الأفكار البسيط إلى المركب ومن المعلوم إلى المجهول، واستخلاص النتائج بطريقة منطقية.

#### • استقاء الحقائق من التجربة وحدها:

والتجربة عند الفلاسفة نوعان، التجربة الحسية والتجربة الروحية. فالتجربة الحسية هي تلك التجربة التي عول عليها أرسطو ومن سلك مسلكه على سبيل المثال، وكذلك عول عليها العلم.

"فالعلم يبحث في ظواهر جزئية تخضع لحواسنا، وبمنهجه الاستقرائي ترتبط هذه الوقائع بعلاقات ضرورية ثابتة. والتثبت من نتائج هذه

<sup>(</sup>۱) النسقي Systematic نسبة إلى نسق، ومنه الذهن النسقي، وهو الذهن المرتب المنطقي، والذهن النسقاني، وهو المتشبث بفكرة سابقة: المعجم الفلسفي.

المعرفة العلمية إنما يكون بالرجوع إلى الواقع، أي باستفتاء التجربة الحسية وحدها، وإذا جاز للفيلسوف أن يجعل العقل مصدر المعرفة ومعيارها، وجاز للصوفي أن يجعل الحدس أو العيان أصل معرفته ومقياسها، فإن العالم لا يستمد حقائقه، ولا يمتحن صوابها، إلا بالتجربة الحسية وحدها."(١)

أما التجربة الروحية فقد عول عليها المتصوفة، كما عول عليها الفلاسفة الإشراقيون أمثال ابن طفيل.

ومن الجدير ذكره أن أرسطو قد اعتبر الحدس وسيلة من وسائل المعرفة، وكذلك فعل تلامذته، حيث اعتمد أرسطو على الحس كا اعتمد على الحدس إضافة إلى العقل والمعرفة عند أرسطو تسير في سلم التصاعد من المعرفة الحسية إلى المعرفة العقلية إلى المعرفة الحدسية. (٢) ولكن الحدس عندهم كان مجرد وقوع الذهن على الحد الأوسط.

وكل ذلك يتطلب الثقافة الواسعة للفيلسوف، تلك الثقافة التي لا

<sup>(</sup>۱) توفيق الطويل - أسس الفلسفة - دار النهضة العربية - ط۷ - ۱۹۷۹م - ص ۲۰۶.

<sup>(</sup>٢) د. مرفت عزت بالي- الاتجاه الإشراقي في فلسفة ابن سينا- ص ٢٠٨٠

تعني أكثر من تراكم الخبرات. "بمعنى أن يقف العالم على كل ما يعينه على فهم موضوعات علمه."(١)

وهو كذلك يتطلب استخدام خيال العالم، حيث إن الدقة العلمية الصارمة للعالم لا تنفي حاجة العالم إلى الخيال؛ "لأن العلم لا يستقيم بغير فروض تفسر الظواهر التي يدرسها، وهذه نتطلب خيالًا واسع المدى، وإن كان يختلف عن خيال الفنان كثيرًا؛ لأن خيال العالم وسيلة إلى كشف الحقيقة دون تجاوز الواقع، بمعنى أن نتائجه تندم في الواقع إلى حد أن العالم لا يتردد في التضحية بجمال الحقيقة متى ثبت عنده بطلانها، أما خيال الفنان فإنه يتخذ الحقيقة أداة للكشف عن الجمال، فيستهدف الفنان تحريك المشاعر حتى تتجاوب معه."(۱)

## • الالتزام بالعقل ومبادئه:

ومبادئ العقل نتلخص في الآتي:

التزام الموضوعية Objectivity: "ويُراد بها إقصاء الخبرة الذاتية لمعرفة الأشياء كما هي في الواقع، وليس كما يشتهي الباحث ويتمنى. وفي هذا يختلف العلم عن الفن في كل صوره؛ لأن الخبرة الذاتية

<sup>(</sup>١) د. توفيق الطويل - أسس الفلسفة - ص ٢٠٩٠.

<sup>(</sup>٢) د. توفيق الطويل - أسس الفلسفة - ص207.

أساس الفنون والآداب."(١)

#### • توخى النزاهة Disinterestedness.

ويراد بها تنحية الذات Self-elimination أي اطراح الهوى والتزام الحيدة واستبعاد الاعتبارات الشخصية، وغير هذا مما يبعد الباحث عن هدفه في كشف الحقيقة، فالعالم لا يخضع بحثه لمصلحة ذاتية، أو شهرة فردية، أو عقيدة دينية، أو فكرة قومية إلى الحد الذي تنتفي فيه أمانته في تقصي الحقيقة. عليه أن يجرد نفسه من أهوائها ونزواتها وميولها ما استطاع إلى ذلك سبيلًا؛ فالنزاهة تقتضي إكار الذات Self-danial or abnegation والعزوف عن استغلال العلم لتحقيق مآرب شخصية."(٢)

التسليم مقدمًا بمبادئ، في مقدمتها مبدأ الحتمية أو السببية العامة التسليم مقدمًا بمبادئ، في مقدمتها مبدأ الحتمية أو السببية الفكر المتعادف المعارف الأولى، سواء كانت تلك المعارف الرئيسة، ويضاف إليها المعارف الأولى، سواء كانت تلك المعارف ناتجة عن تراكم الخبرات كما فال أرسطو، وهي تلك المعارف والقوانين التي تكون أساسًا للبرهان.

<sup>(</sup>١) د. توفيق الطويل - أسس الفلسفة - ص206.

<sup>(</sup>٢) د. توفيق الطويل – أسس الفلسفة – ص ٢٠٦،٢٠٥.

#### \* لماذا الفلسفة؟

إن أهمية الفلسفة نابعة من وظيفتها، "وإذا كانت الوظيفة الحقة للفلسفة هي نقد الواقع القائم وتحليله، وإذا كانت كلمة الواقع التي نقصدها أشمل من الواقع الاجتماعي وأعم، فإن العبارة تفيد أن إحدى مهامها الأساسية هي نقد الواقع الاجتماعي، ولكنها ليست مهمتها الوحيدة، فهي من نظري حر في «الكل». وهي بحكم أنها فعل بشري لا تنفصل عن زمانها ومكانها" (۱)

ولا يعني هذا أن يكون تفكير الفلاسفة جزئيًا أو محدودًا؛ لأنهم حال نقدهم للواقع - حسب تعبير أفلاطون - يضعون الكل في بالهم ونصب أعينهم.

وليس معنى ذلك أيضًا أن الفلسفة يمكن أن علم اجتماع أو فرعًا من فروعه، أو أن تتحول إلى إديولوجية أو جزء من إديولوجية؛ إذ لو فعلت هذا لتنكرت لموضوعيتها وماهيتها، بل لتنكرت لدورها الاجتماعي نفسه، والأخطر من ذلك أنها ستجرد من وظيفتها في

<sup>(</sup>۱) د.عبد الغفار مكاوي - لم الفلسفة؟ - منشأة المعارف بالإسكندرية - ١٩٨١م - ص٥٥.

#### نقد الواقع ككل.(١)

"إن الهدف الدائم من النقد الفلسفي هو ألا يُضَيَّع الناس في واقع مزيف، أو يستسلموا لحقيقة كاذبة، أو يخضعوا لأفكار وألوان من السلوك يزين لهم نظام اجتماعي معين أنها أبدية، أو فوق النقد. إنه يبصرهم بعلاقة بين حياتهم وحياة المجتمع ككل، بين نشاطهم الفردي وبين أهدافه العامة وأفكار العصر الكبرى، وهو يكشف لهم عن التناقض الذي يقعون فيه عندما يتمسكون في حياتهم اليومية بأفكار وتصورات معزولة عن الوحدة الكلية للمجتمع والبشرية، وهو يهديهم في التنهاية إلى وضع العقل في الواقع، لاسيما إذا خلا هذا الواقع من العقل وغرق في صور الاعقل وأشكاله المختلفة (من تمزق، وتشتت، وتسلط، وخرافة، وتزييف، وطغيان، وتهالك على الملذات العاجلة دون القيم الباقية، ونسيان للكل والأصل في غمرة الضياع في الجزئيات، والانبهار بالبدع والمستحدثات، والاستعباد للشعارات والمثيرات.) "(٢)

فهي إذن نقد للواقع الذي هو جزء من واقع البشرية، هي محاولة

<sup>(</sup>١) د.عبد الغفار مكاوي – لم الفلسفة؟ – ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) د.عبد الغفار مكاوي – لم الفلسفة؟ – ص٥٦.

لفهم الواقع من خلال فهم معنى الحياة بصفة عامة. هي المعرفة من أجل المعرفة، وهي بلوغ أجل المعرفة، وهذه المعرفة لها ثمار أشار إليها الفلاسفة، وهي بلوغ السعادة.

إن أرسطو (في الميتافيزيقا) يرى أن السعادة القصوى تكمن في السلوك النظري، أي في تأمل النفس لذاتها تأملًا خالصًا.

إن "المهمة الأساسية للفكر هي التوصل للحقيقة، ونحن نسعى في طلبها عن طريق التأمل الفلسفي، ونبلغ أسمى درجات هذا التأمل عندما نطلبها لذاتها...والحياة العقلية بجانب هذا كله حياة غنية بالفرح، والعقلاء من الناس ينشدونها، ويجدون في طلبها للاستمتاع بالأفراح الحقة والمسرات النبيلة...

إن الفعل أعلى قيمة من الانفعال، وإن أسمى أفعال النفس هو التفكير، وأعلى درجات التفكير هو التفلسف، ولهذا تكون الحياة الكاملة من نصيب أصحاب الفعل الخالص، أي من نصيب المتفلسفين، وهؤلاء هم الذين يبلغون الغاية؛ لأنهم هم الذين يقومون بالفعل الفلسفي على أساس الفعل المتناهي في الدقة لا على أي وجه كان، ويجدُّون في طلب الحقيقة في حياة النظر والعمل على السواء.

ولما كانت هذه الفاعلية القصوى المطلقة من كل قيد هي التي توفر الفرح؛ فمن الواضح أن المتفلسف هو الذي يحيا أكمل حياة،

## ويتمتع بأعمق الأفراح...

هكذا تكون الحياة الفاعلية على الوجه الصحيح - أي الحياة العقلية - هي الشرط اللازم لبلوغ السعادة، وهنا يهيب أرسطو بإجماع الناس على طلب السعادة، ليؤكد من جديد أن التفلسف هو الحياة السعيدة الكاملة، أو هو على الأقل أنجح الوسائل المؤدية إليها."(١)

ويقول ابن سينا: إن تحصيل السعادة مطلوب لذاته، وأن السعادة ليست هي اللذات الحسية والرياسات الدنيوية، وإنما هي الاتصال بالفيض العلوي الإلهي، وهي كمال الإنسان وغايته القصوى، وتلك الغاية القصوى إنما يتوصل إليها بسلوك الطريق الفلسفي (٢) وأن الحكمة صناعة نظر يستفيد منها الإنسان تحصيل ما عليه الوجود كله في نفسه، وما عليه الواجب مما ينبغي أن يكسبه فعلًا لتشرف نفسه، وتصير عالمًا معقولًا مضاهيًا للعالم الموجود، وتستعد للسعادة

<sup>(</sup>۱) د.عبد الغفار مكاوي – أرسطو، دعوة إلى الفلسفة (بروتريبتيقوس)، كتاب مفقود لأرسطو – الهيئة المصرية العامة للكتاب – ۱۹۸۷م – ص ۱۹،۱۸.

<sup>(</sup>٢) انظر ابن سينا -رسالة في السعادة- ضمن كتاب مجموع رسائل الشيخ الرئيس - جمعية دائرة المعارف العثمانية بحيدر آباد الدكن - ط١ - ١٣٥٤ هـ- ص ٢-٥٠

القصوى بالآخرة، وذلك حسب الطاقة الإنسانية. (١)

ويقول الفارابي إن "الأشياء الإنسانية التي إذا حصلت في الأمم وفي أهل المدن، حصلت لهم بها السعادة الدنيا في الحياة الأولى، والسعادة القصوى في الحياة الأخرى أربعة أجناس: الفضائل النظرية، والفضائل الخلقية، والصناعات لعملية."(٢)

وهي تلك المرتبة التي يسميها ابن باجَّة مرتبة السعداء، وهي المرتبة النظرية التي يرى صاحبها الحقيقة بنفسها لا بواسطة. (٣)

وتلك السعادة تكمن في بلوغ الخيرية، وذلك أن يكون الفعل موافقًا للصواب وفي تدبير الحياة بطريقة فاضلة. في تدبر الإنسان حتى ينال أفضل وجوداته كما يقول ابن باجَّة (٤)

<sup>(</sup>۱) ابن سينا - رسالة في أقسام العلوم العقلية - ضمن تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات - مطبعة الجوائب - قسطنطينية - ط۱ - ۱۲۹۸هـ - ص۷۱.

<sup>(</sup>۲) الفارابي - كتاب تحصيل السعادة - تحقيق د.جعفر آل ياسين - دار الأندلس - ط۲ - ۱٤٠٣هـ - ۱۹۸۳م - ص۶۹.

<sup>(</sup>٣) ابن باجَّة - رسالة اتصال العقل بالإنسان – ضمن رسائل ابن باجَّة الإلهية – حققها وقدم لها: ماجد فخري – دار النهار – ١٩٦٨م - ص ١٦٧٠

<sup>(</sup>٤) انظر: ابن باجَّة – تدبير المتوحد – ضمن رسائل ابن باجَّة الإلهية – ص ٤٣٠.

وقد يتساءل البعض: إذا كان ديننا قد أغنانا عن البحث في كل تلك الأمور، فما فائدة بحثها إذًا؟ ألم يقل الله تعالى: ﴿ مَا فَرَطْنَا فِى الله تعالى: ﴿ مَا فَرَطْنَا فِى الله على مِن شَيْءً ﴾ [الانعام: ٣٨] ؟ أليس في دراسة هذه الفلسفات خطر على عقيدتنا؟

أقول: إن ديننا الحنيف أغنانا عن البحث، ولكنه لم يمنعنا من التفكير، بل حثنا عليه، كما أن ديننا أمرنا بالتفكر والانفتاح على الثقافات المختلفة، لأن العقيدة الراسخة لا يُخشى عليها، بل العقائد الهشة والأفكار الضعيفة هي التي يُخشى عليها الاحتكاك بالثقافات الأخرى، لذلك نجد تلك الأفكار والعقائد منغلقة على نفسها محيطة نفسها بسياج غليظ من المحاذير والرفض، إن في دراسة الفلسفة منافع جمة، منها:

إدراك مقاصد الفلاسفة، والمذاهب الفلسفية والاجتماعية والسياسية المعاصرة.

تعرف لغة الحوار الفلسفي.

تعرف أن الإسلام هو الحق، وتعرف كيفية الدفاع عن الإسلام. و إن على الفلسفة كذلك اعتراضات، منها:

أنها ليست عملية، بمعنى أنها لا تفضي إلى تطبيقات نافعة في واقع

الحياة، وهي في ذلك تباين العلم...وهذه الملاحظة...تصيب وجهًا من الحقيقة، لكنها لا تصلح أن تكون مبررًا للتهجم على الفلسفة؛ وذلك لسبب بسيط لا مفر من الاعتراف به، وهو أن العلم نفسه بما يشمل من فروع مختلفة – وبعبارة أخرى – العلوم الحديثة ليست في حقيقة أمرها وأصل نشأتها إلا فروعًا انبثقت من الشجرة الأم «الفلسفة»، وقد ظلت حقبة طويلة أجنة في بطن هذا المحيط التأملي الحالص.

أما الاعتراض الثاني الذي وجه إلى الفلسفة فيتلخص في أنها تعيش في المجردات، مبتعدة عن الحياة الواقعية بتنوعها وغناها وتعدد تجاربها المؤلمة والسارّة، ويرى أصحاب هذا الاعتراض أن الفلاسفة كثيرًا ما يزاولون نوعًا من التسامي والاستعلاء على الوقائع، مثلين اتجاهًا ترانسندنتاليًّا مهومًا ومغرقًا في التحليق، إذ يتناولون هذا العالم في صورة العالم النبيل الذي يخلو من التعقيد...وقد رأى بعض الباحثين أن سر نجاح شوبنهور ذي النزعة التشاؤمية هذا النجاح الشعبي يرجع إلى تركيزه على الحقائق الملهوسة، التي تبدو في مآسي الحياة وتكاليفها الثقيلة.

ويمكن التعليق على هذا الاعتراض بقولنا: إنه ليس من المحتم أن تنفصل الفلسفة عن الواقع...غاية الأمر أن يقال إن التجريدات

الدقيقة قد تكون سبيلًا إلى بناء واقع ممتاز، ومع ذلك فلا يصح انفصال الفيلسوف عن الواقع...

وهناك اعتراض ثالث على الفلسفة من حيث منهجها، ونزعتها القطعية الحاسمة، واصطناعها التأمل العقلي المجرد ونأيها عن الاستعانة بالتجربة العلمية، كما هو شأن العلم...

ولا شك أن كثيرًا من الفلاسفة عمدوا إلى وضع مذاهب قطعية مغلقة تدَّعي العصمة واليقين، ولم يكن هذا في الحقيقة وفاء للنظرة الفلسفية الخالصة؛ إذ تقضي الروح الفلسفية بحاجة كل رأي إلى المناقشة والاستدلال وعرضه أية فكرة للشك والتساؤل مهما أحاطها من سياج الجزم والحسم والقطع، فالفلسفة في روحها العامة تقف موقف الحذر الناقد حتى من الحقائق المشهورة أو المُسَلَّمة على وجه العموم،

ويمكننا أن نقرر باطمئنان أن هذه النزعة الدجماطيقية قد خفت صوتها تمامًا، بل أوشكت على الزوال بعد أن فقد القطعيون الجمهور الغفير من المثقفين.(١)

<sup>(</sup>۱) د.محمد كمال جعفر ود.حسن عبد اللطيف - في الفلسفة مدخل وتاريخ - دار العروبة بالكويت - ١٩٨١م - ص ٢٦:٢٣ بتصرف.

## جزء من محاورة فيدون

# فيدون او خلود الروح

أشخاص الحوار فیدون (وهو راوی الحوار إلی أشکراتس من اهالی فیلوس) سقراط ، أبولودورس ، سمیاس ، سیبیس ، اقریطون ، حارس السجن

مكان الحوار : سجن سقراط

مكان الرواية : مدينة فليوس

ترجمة: زكي نجيب محمود

قضحك سمياس وقال : إنى وإن كنت لا أسوق القول متندراً هازلاً ، لا تسم بأنه لا يسعنى إلا أن أضحك إذا ما فكرت فيما سيسقوله هذا العالم اللمين ، حين يخسر بهذا - سيقولون بأن هذا بالغ الحق - ومن فى دورنا من أهل ، سيويدونهم ، فى قولهم بأن الحياة التى يتمناها الفلاسفة هى لاشئ غير الموت ، وإنهم قد تبينوهم فإذا هم حقيقيون بالموت الذى يتمنون .

وهم على حق يا سمياس فى قبولهم هذا ، إذا استشنيت منه هذه المبارة: فإنهم تبينوهم لأنهم لم يتبينوا طبيعة هذا الموت الذى يتمناه الفيلسوف الحق ، ولا كيف هو حقيقى بالموت أو رغب فيسه ، فلندعهم وليتحدث بعضنا إلى بعض قليلاً : أنحن معتقدون فى وجود ما يسمى بالموت ؟

فأجاب سمياس : كن من ذلك على يقين .

وهل يكون الموت إلا انفسصال الروح عن الجسد ؟ والإنسسان إنما يبلغ
 هذا الانفصسال إذ ما قامت الروح بذاتها مفصولة عن الجسسد ، وقام
 الجسد مفصولاً عن الروح – آليس ذلك هو الموت ؟

فأجاب : هو كذلك ، وليس شيئاً غير هذا .

ما قسولك با صديقى في مسالة أخسرى ، أحب أن تدلى إلى برايك فيها ، وقد تلقى إجابتك عنها ضوءاً على موضوع بحثنا ، هل ترى

جديراً بالفيلسوف أن يعنى بلذائذ الأكل والشرب - إن صح أن تدعى هذه لذائد ؟

فأجاب سمياس : لا ، ولا شك .

- وماذا تقول في لذة الحب ، أينبغي له أن يعني بها ؟
  - لا ينبغى بحال من الأحوال .
- وهل يجوز له أن يطيل الفكر في غير ذلك من ألوان لذة الجسد كحيازة اللباس الفاخر ، والنعال ، مثلاً ، أو غيرها من وينات البدن؛ الا يجدر به بدلاً من أن يعنى بهذا أن يزدرى كل شئ نما يزيد على حاجة الطبعة ؟ فماذا تقول ؟
  - يجب أن أقرر بأن الفيلسوف الحق ينبغى أن يزدريها .
- الست ترى ان ينصرف بكليته إلى الروح لا إلى البدن ؟
   إنه يود أن يتخلص من البدن ، وأن يعود إلى الروح منا استطاع إلى
   ذلك سبيلاً ؟
  - ذلك حق .
- وترى الفلاسفة يلتمسون في مثل هذا الأمر كل سبيل لفصل الروح عن
   الجسد أكثر بما يفعل سائر الناس جميعاً .
  - ذلك صحيح .

- بینما یعتقد سائر الناس یا سمیاس آن حسیاة تخلو من لذائذ البدن ولا
   تأخذ منها بقسط ، لیست حقیقة بالبقاء ، بل یرون آن إنساناً لا یفکر
   فی مسرات الجسد ، یکون کالاموات .
  - ذلك جد صحيح .
- وبعد قماذا عسانا أن نقول عن السبل الحقيقية التي تقتضيها المعرفة ؟ إن كان ثمة ما يدعو الجسم للمساهمة في تحصيلها ، فهل يكون عائقاً لها أم معيناً عليها ؟ أعنى هل يأتينا السمع والبصر بحقيقة ما ؟ أليس هما دليلين خاطئين كما لا يفتاً ينبئنا الشسعراء ؟ فإن كانا خاطئين ومبهمين فماذا عسسي أن يقال عن سائر الحواس ؟ ولا أحسبكم معارضين في أنهما أضبط الحواس .
  - فأجاب سمياس : يقيناً .
- وإذن قمتى تدوك الروح الحقيقة ؟ لأنها إن اشركت معها الجسم فيما
   تحاول أن تبحثه ، فهي مخدوعة لا محالة .
  - نعم ، هذا صحيح .
- أقلا يجب إذن أن ينكشف لها الوجود بوساطة الفكر ، إن كان له أن
   ينكشف .
  - -- نعم .
- أحسن ما يكون الفكر حينما ينحصـر في حدود نفسه ، حتى لا يشغله

شيء من هذه - قبلا أصبوات ولا مناظير ولا ألم ولا لذة مطلقياً -وذلك إنما يكون عندما يصبح الفكر أقل اتصالاً بالجسيد ، قلا يصله
منه حس ولا شعور بل ينصرف بتطلعه إلى الكون .

- هذا جد صحيح .
- وقى هذا يزدرى الفليسوف البيدن ، فتفير منه روحه وتود أن تبنعزل
   بنفسها .
  - هذا صحيح .
- حسناً ، ولكن بقى شىء آخر ياسمسياس ، أثمة عدل مطلق أم ليس له
   وجود ؟
  - لا ريب في أنه موجود .
  - وجمال مطلق وخير مطلق ؟
    - بالطبع .
  - ولكن هل حدث لك أن رأيت واحدًا منها بعينيك ؟ .
    - يقيناً لم أره .
- الم تدركها قط باية حاسة جثمانية أخرى ؟ (ولست أتحدث عن هذه وحدها ، بل كذلك عن العظمة المطلقية وعن الصحة وعن القوة وعن ذات كل شيء ، أي حقيقة طبيعته) الم يأتك علمها قط خلال أعضاء

الجسد ؟ اليس الذى يريد عنقله على أن يتصور ذات الشيء الذى هو بصدد بحثه أضبط تصنور ، إنما يسلك بذلك أخصر السبل التى تؤدى إلى معرفة طبائعها الكثيرة .

-- يقيناً .

- أما من يظفر بمعرفتها أسمى ما تكون نقاء فهبو ذلك الذى يسعى إليها واحدة واحدة ، فيتناولها بالعقل وحده ، دون أن يأذن للبصر أو لغيره من الحبواس الاغرى بالتطفل أو التدخل فى مسساركة العبقل وهو منصرف إلى التفكيس ، بل ينفذ بأشعة العقل ذاتها ، بكل صفائها ، إلى ضوء منا فيهنا من حقائق ، بعد أن يكون قد تخلص من عبينه وأذنيه ، بل ومن كل جسده ، الذى لا يرى فيه إلا عنصر تهويش ، يعوق الروح عن إدراك المعرفة مادام متصلاً بها - أليس أرجح المظن أن يظفر مثل هذا الرجل بمعرفة الوجود ، إن كانت معرفته فى مقدور البشر على الإطلاق ؟

فأجاب سمياس : إن في ذلك يا سقراط لحقاً رائعاً .

- أو ليس لزاماً على الفلاسفة الحق إذا هم اعتبروا ذلك كله أن يغوصوا في افكارهم ، فإذا منا التقوا تحدث بعضهم إلى بعض عن تفكيرهم بمثل هذه العبارة : إنا قد اهتدينا إلى سبسيل من التأمل قمينة أن تنتهى بنا وبالجدل إلى هذه النسيجة : وهي أنه مادمنا في أجسادنا ومادامت

الروح ممتزجة بهذه الكتلة من الشــر ، فلن تبلغ شهوتنا حد الرضى ، وإنها لشهوة الحقيقة ، ذلك لأن الجسد مصدر لعناء متصل، علته هذه الحاجة إلى الطعمام ، وهو كذلك عرضة للمرض الذي ينتابنــا فيحول بيننا وبين البحث عن الحقيقة ، وهو كمنا يقول الناس ، أبدأ لا يدع لنا السبيل إلى تحسيل فكرة واحدة ، لما يملانا به من صنوف الحب والشبهبوات وللخاوف والأوهام والأهواء ، وكل ضبرب من ضبرب الجهالة ، وإلا فمن أين تأتسي الحروب والمعارك والأحزاب إن لم تكن آتية من الجسد وشهوات الجسد ، فالحروب يثيرها حب المال ، والمال إنما يُجمع من أجل الجسد وخدمته ، ومن جراء هذا كله يضبع الوقت الذي كان ينسِعي أن ينفق في الفلسفة ، هذا ولو تهيأ للفلسفة الميل والفراغ لنفث الجسند في مجرى التأمل الشنغب والاضطراب والخوف ليحول بيننا وبين رؤية الحقيقة ، وقد دلت التجارب جميعاً على أنه لو كان لنا أن نظفر عن شيء ما بمعرفة خالصة للوجب أن تتخلص من الجسد ، ولزم على الروح أن تشهد بجوهرها جواهر الأشياء جميعاً ؛ ولست أحسبنا إلا ظافـرين بما نبتـغي، وهو ما نزعم أنسنا محــبوه، واعنى بــه الحكــمة ، لا اثناء حــيــاتنا بل بعــد الموت كــمــا تبين من الحديث ، فإن كانت الروح عاجزة عن تحسيل المعرفة وهي في رفقة الجسد ، فالنتيجة كمما يظهر أحد أمرين : إما أن تكون المعرفة ليست على الإطلاق حقيقة بالتحصيل ، وإما أن تحصيلها يكون بعد الموت إن كانت جديرة به؛ فعندئذ ، وعندئذ فقط ، تنعزل الروح في نفسها

مستقلة عن الجسد ، وأحسب أننا في هذه الحساة الحاضرة نسلك أخصر السبل إلى المعرفة ، لو كنا نبذل نحو الجسد أقل ما يمكن بذله من عناية وشغف، فلا نصطبغ بصبغة الجسد ، بل نظل أصفياء إلى الساعة التي يشاء فيها الله نفسه أن يحل وثاقنا ، فإذا ما تطهرنا من أدران الجسد ، وكنا أنهياء ، وتجاذبنا مع سائر الأرواح المنقية أطراف الحديث ، تعرفنا أنفسنا في الأشعة الصافية التي تضيء في كل مكان ، فلا ربب أن ذلك هو ضوء الحقيقية ، فلن يُؤذّن لشيء دنس أن يدنو عا هو طاهر ، إنه لن يسع محبى الفلسفة الحقيقية ، يا سمياس ، إلا أن يفكروا في هذه الألفاظ وأشباهها ، وأن يقولها بعض لبعض ،

- يقيناً يا سقراط.
- ولكن إن صح هذا يا صديقى ، فما أعظم الأمل إذن فى أننى إذا ما بلغت غياية رحلتى ، فلن يبقلقنى هذا الهم الشياغل الذى صيادفنى وإياكم فى حياتنا الأولى ؛ أما وقد تحددت ساعة رحيلى ، فذلك ما أرحل به من رجياء ، ولست فى ذلك فيريداً ، بيل هكذا كل رجل يعتقد أن عقله قد تطهر .
  - فأجاب سمياس : يقيناً .
- · وماذا يكون التطهمير غيسر انفصال الروح عن الجمسد ، كمما سبق لي

القول ، واعتياد الروح أن تجمع نفسها وتحصرها فى نفسها بعيداً عن مطارح الجسد جميعاً ، واتعـزالها فى مكانها الخاص ، فى هذه الحياة الاخرى ، ما استطاعت إلى ذلك مبيلاً ، وفكاكها من أغلال البدن؟

فقال: هذا جد صحيح .

- وماذا يكون ذلك الذي يدعى الموت سوى هذا الانفصال نفسه : وتحلل الروح من الجسد ؟

فقال: لا شك في ذلك.

- والفلاسفة الحق وحدهم دون غيرهم ينشدون خلاص الروح ويتمنون
   أن يكون . اليس الفيصال الروح وفكاكها من الجسيد هو موضوع
   بحثهم الخاص ؟
  - هذا صحيح ،
- إنه لتناقض مضحك كما قلت نى بادئ الأمر ، أن ترى أناساً يحاولون بالدراسة أن تكون حياتهم قريبة من حالة الميت ما استطاعوا ، فإذا ما أدركوا الميت أشفقوا منه .
  - يقيناً .
- إذن ياسمياس . فما دام الفلاسفة الحق لا ينفكون يعدون أنفسهم
   للمسوت ، فالموت عندهم ، دون الناس جميعاً ، أهون الخطوب .

انظر إلى الآن على هذا النحو: كم يبلغ منهم التناقض أن يناصبوا الجسد عداوة متصلة ، ويتمنوا لو خلعت لهم الروح وحدها ، فإذا ما أجيبوا إلى ذلك ، كان منهم السخط والجزع ، في مكان اغتباطهم بالرحيل إلى ذلك المكان ، حيث يؤملون إذ ما بلغوه أن يظفروا بما قد أحبوا في الحياة (الا وهي الحكمة) ، أن يتخلصوا في الوقت نفسه من مرافقة عدوهم ، وكأين من رجل تمني أن يذهب إلى العالم الأدني ، آملاً أن يصادف هناك معشوقة دنيوية ، أو زوجاً ، أو ولذاً، ليتحدث إليهم . أبعد ذلك يشفق من الموت من هو للحكمة محب صحيح ، ويعتقد كذلك أن لن يتاح له بحق إلا في العالم الأدني ؛ أليس يقابل الرحيل بالبشر ؟ إنه يا صديقي لابد فاعل إن كان فيلسوقاً حقاً ، لأنه سيوقن يقيناً ثابتاً أنه لا يستطيع أن يلتمس الحكمة في نقائها إلا هناك سيوقن يقيناً ثابتاً أنه لا يستطيع أن يلتمس الحكمة في نقائها إلا هناك سبق لي المول – إن كان يفرق من الموت.

- فأجاب سمياس: لا ريب في أنه فاعل .
- وأنت إذا رأيت رجلاً يجزع من اقتراب الموت ، كان جزعه دليلاً قاطعاً
   على أنه ليس محباً للحكمة ، ولكنه محب للجسد ، ربما كان في
   الوقت نفسه محباً للمال ، أو القوة ، أو كليهما .

فأجاب : هذا جد صحيح .

- إن ثمة ياسمياس لفضيلة تدعى الشجاعة . اليست هذه صفة خاصة بالفلسفة ؟
  - يقينا .

وكسذلك الاحستسدال . أليس الهسدوء ، وضسيط النفس ، وازدراء العواطف ، التى يسميها الدهماء أنفسهم بالاعتدال ، صفسة مقصورة على أولئك الذين يحتقرون الجسد ويعيشون في الفلسفة ؟

- ليس في ذلك خلاف .
- وأنت إذا نظرت إلى الاعتدال والشمجاعمة عند ساثر لناس ، الفيت
   بينهما ، في حقيقة الأمر ، تناقضاً .
  - وكيف ذلك با سقراط؟

فقــال : إنــك عليم بـــأن الناس بصفــة عامة يــنظرون إلى الموت شرآ وبيلاً .

فقال: هذا صحيح.

- أوليس البواسل من الرجال يحملون الموت ، الأنهم يخشون ماهو
   أعظم من الموت شرأ ؟
  - هذا صحيح .
- إذن فكل الناس ما خلا الفلاسفة شجعان ، إلا أنها شجاعة من الخوف

والوجل . وإنه لعجيب ولاشك أن يكن الرجل شجاعاً لأنه مذعور جبان !

صحیح جداً .

أوليس هذا بعينه شأن المعتدلين ؟ إنهم معتدلون لأنهم مفرطون -- قد يبدو ذلك متناقضاً ، ولكنه مع ذلك هو ما يحدث في هذا الاعتدال الأحمق -- فسهنالك من اللذائد ما يحرصون على تحصيلها ويخشون ضياعها ، فهم لذلك يتعفون عن نوع من الملذات لأن نوعا آخر قد استولى عليهم ، وإذا عسرف التفريط بأنه «الخضوع لسلطان اللذة فإنهم لا يقهرون لذة ، إلا لأن لذة تقهرهم ، وذلك ما أعنيه بقولى إنهم معتدلون لاتهم مفرطون !

يظهر أن ذلك حق!

ومع ذلك فليس من استبدال خوف او لذة او الم ، بخوف آخر او لذة او الم ، وهي متساوية كلها ، اكبرها باصغرها ، تساوى النقد بالنقد . أى عزيزى سمياس ، اليس فى النقيد قطعة واحدة صحيحة هى التى ينبغى أن تستبدل بالأشياء جميعاً ؟ - وتلك هى الحكمة ، ولن يشرى شىء بحق أو يساع شجاعة كان أم عنة أم عدلاً ، إلا إن كنان للحكمة ملازمناً ، وإلا إن كنانت هذه الحكمة له بديلاً . ثم اليست الفضيلة الحق بأسرها رفيقة الحكمة بغض النظر عما قد يكتنفها أو لا يكتنفها من الحيرات أو

الشرور ؟ إلا أن الفضيلة التي يكون قوامها هذه الخيرات التي تأخذ في استبدال بعضها ببعض بعد أن تكون قد انفصلت عن الحكمة ، لبست من الفضيلة إلا ظلها ، ولا يكون فيها من الحرية أو العافية أو الحقيقة شيء ، أما التبادل الحق فيقتضي أن تمحى هذه الأشياء محوا ، وما طهورها إلا العدل والشجاعة والحكمة نفسها . وإني لأتصور أن أولتك الذين أنشأوا الأسرار ، لم يكونوا مجرد عابثين ، بسل قصدوا إلى شكل فرمزوا به إلى أن من يمضى إلى العالم الأدنى دنساً جاهلا ميعيش في حماة من الوحل ، أما ذلك الذي يصل إلى العالم الآخر بعد التعليم والتطهير فسيقيم مع الآلهة . وكما يقولون في الأسرار : وكشيرون هسم من يحملون عبصا السمور ، أما العالمون بالسحسر فقليل (1) وهم يريدون بهده العبارة فيهما أرى ، الفلاسفة الحق ،

(۱) يريد سقراط بهذا القول كله أن الفيلسوف يفهم الخيسر والشر خلافاً لما يفهمه منهما أو سائر الناس ، فعامة الناس لا يقفون مواقف السنجاعة إلا حينما يتهددهم خطر أعظم مما هم فيه ، فإن أقدموا مشلاً على المرت فلأنهم يخشون العار أو الهزيمة أو ما إليها مما يعتبر شراً من الموت ، كذلك من يزحمون في أنفسهم العمقة ، لا يمتنعون عن للمة إلا لانهم يطمعون في أكبر منها . أما الفيلسوف الحق فيحتفر هلم الموازنة بين الللة والالم ، ولا يعترف بفضيلة إلا إن كانت ملازمة للحكمة ؛ وكل الفضائل بما فيهما الحكمة نفسهما إن هي في نظر الفيلسوف إلا طهور للنفس من الفضائل بما فيهما الحكمة نفسهما إن هي في نظر الفيلسوف إلا طهور للنفس من أدرانها ، وذلك ما عناه مؤلفو الاسرار حينما قالوا : كثيرن هم من يحملون عصا السحر ولكن العالمين بالسحر قليل .

الذين أنفقت حياتى كلها أبحث بينهم لعلى أجد مكاناً ، ولست أشك في أننى عندما أبلغ العالم الآخر بعد حين قصير ، سيأتينى إن شاء الله علم يقين ، عما إذا كنت قد التمست في البحث سبيلاً قويمة أم لا ، وإن كنت قد أصبت التوفيق أم لم أصبه . أى سمياس وسييس ، لقد أجبت بهذا على أولئك الذين يؤاخدنونني بعدم الحزن أو الجزع لفراقكم وفراق سادتى في هذا العمالم ، فقد أصبت بعدم الخوف لانسى أعتقد إنسنى سأجد في العمالم الأدنى أصدقاء وسمادة آخرين ، يعدلونكم خيراً ، ولكن الناس جميعاً لا يسيغون هذا ، وإنه ليسرنى أن تصادف كلماتى عندكم قبولاً أكثر عا صادفت عند قضاة الاشينين .

اجاب سييس : إنى موافقك يا سقراط على معظم ما تقول ، ولكن الناس أميل إلى عدم التصديق فيما يتصل بالروح . إنهم يخشون ألا يكون لها مستقر إذا مسا فصلت عن الجسد ، وأنها قد تذوى وتزول فى يوم الموت ذاته – فسلا تكاد تتحلل من الجسد حتى تنطلق كالدخان أو الهسواء ثم تتلاشى فى العدم . فلو قد تستطيع أن تسماسك أجزاؤها ، وأن نظل كما هى بعد أن تكون قد خلصت من شرور الجسد ، لرجونا يا سقراط ، محقين فيما نرجو ، أن ما تقوله حق ، ولكنا بحاجة إلى كثير من البراهين ووقير من الحرجيج ، لإثبات أنه إذا مات الإنسان فروحه تظل مع ذلك موجودة ، وتكون على شيء من قوة الذكاء .

قال سقراط: هذا حق يا سييس ، فهل لى أن أتسرح حديثا قصيرا عما يحتمل لهذه الاشياء من وجوه ؟

قسال سيبيس : لست أشك قسى أنى شديد الرغبة في معرفة رأيك عنها .

فقال سقراط: لا أحسب أن لأحد عن سمعنى الآن ، حتى ولو كان أحد أعدائى القدماء من الشعراء الهازلين ، أن يتهمنى بالخبط في الحديث عن موضوعات لا شأن لى فيها . فأذنوا إن شتم بأن نمضى في البحث .

إن مشكلة أرواح الناس بعد الموت : أهى موجودة فى العالم الادنى أم غير موجودة ؟ يمكن مناقشتها على هذا النحو : يؤكد المذهب القديم الذى كنت أتحدث عنه ، إنها تلهب من هذا العسالم إلى العالم الآخر ، ثم تعود إلى هنا حيث تولد من الميت ، فإن صح هذا وكان الحى يخرج من الميت ، للزم أن تكون أرواحنا فى العسالم الآخر ، لأنها إن لم تكن، فكيف يمكن للما أن تولد ثانياً ؟ إن هذا القول حاسم ، ولو كان ثمة شاهد حقيقى على أن الحى لا يولد إلا من الميت ؛ أما إذا لم ينهض على هذا دليل ، فللبد من سوق أدلة أخرى .

فأجاب سيبيس: هذا جد صحيح.

إذن فدعنا نبىحث هذه المسألة ، لا بالنسبة إلى الإنسبان وحده ، بل بالنسبة إلى الحسيوان عامة ، وإلى النبات ، وكل شيء يكون فسيه التوالد ،

وبذلك تسهل إقامة الدليل . اليست كل الأشياء التي لها أضداد تتولد من أضدادها ؟ أعنى الأشياء التي كالخير والشرير ، والعادل والجائر - وهناك من الأضداد الأخرى التي تتولد من أضدادها ، عدد ليس إلى حصوه من سبيل وإنما أريد أن أبرهن على أن صحة هذا القول شاملة لما في الكون من أضداد ، أعنى مشالاً أن أي شيء يكبر ، لابد أنه قد كنان أصغر قبل أن أصبح أكبر .

- صحیح .
- وأن أى شيء يصغر ، لابد أنه قد كان يوماً أكبر ثم صار أصغر .
  - ~ نعم.
  - وأن الأضعف يتولد من الأقوى والأسرع من الأبطأ؟
    - جد صحیح .
    - والأسوأ من الأحسن ، والأعدل من الأظلم ؟
      - بالطبع!
- وهل هذا صحيح عن الأضداد كلها ؟ وهل نحن مقتنعون بأن جميع
   الأضداد ناشئة من أضداد ؟
  - -- نعم.
- ثم أليس ثمة كذلك في هذا الشفاد الشامل بين الأشياء جميعاً ،

فعلان متسوسطان ، لا ينفكان يسيران من ضد إلى الضد الآخسر جيئة وذهاباً قحيث يوجد أكبر وأصغر ، يوجد كذلك فعل متوسط بينهما، يعمل للزيادة والنقصان ، ويقال للشيء الذي ينمو إنه يزيد، وللشيء الذي يتناقص إنه يذوى .

فقال: نعم .

وهناك غير ذلك عمليات كثيرة أخرى ، كالتجنزئة والتكوين والتبريد والتسخين ، التي تشضمن تساوياً بين ما يخرج من شيء وما يضاف إلى شيء آخر . السيس ذلك صحيحاً بالنسبة إلى الأضداد كلها حتى ولو لم يعبر عنها باللفظ دائماً - فهي تتولد الواحد من الآخر، وثمة انتقال ، أو فعل ، بين بعضها وبعض .

فأجاب : هذا جد صحيح .

- جميل ، افليس هناك ضد للحياة ، كما أن النوم ضد اليقظة ؟

فقال: بإر هذا حق .

··· وماهو ذاك؟

فأجاب: هو الموت ،

- فإن كـان هذان ضدين ، فـهمـا متـولدان إذن أحدهمـا من الآخر ،
   وبينهما كذلك فعلان متوسطان ؟
  - -- بالطبع ،

فقال سقراط: سأعسد الآن إلى أحد زوجى الأضداد اللذين ذكرتهما لك فأحلله ، واحلل كذلك فعليسه المتوسطين وعليك أن تحلل لى الآخر ، فحسالة النوم تضاد حسالة اليقظة ، ومن النوم تسولد اليقظة ، ومن السيقظة يتولد النوم ، وعسملية التولد هى فى إحدى الحسالين إدراك النعاس ، وهى الاستيقاظ فى الأخرى . أفأنت متفق معى على هذا ؟

- إنى جد متفق !

إذن قهب أنك أخذت بهما. الطريقة نفسهما تحلل لى الحياة والموت . اليس الموت يضاد الحياة ؟

- بلي .
- وهما متولدان أحدهما من الآخر؟
  - --- نعم،
  - ما الذي تولد من الحياة ؟
    - إنه الموت .
  - وما الذي تولد من الموت ؟
- لا يسعني أن أقول في الجواب إلا أنها الحياة .
- إذن يا سيبيس فالحى من الأشياء والأشخاص متولد من الميت ؟
   فأجاب : هذا جلى .

•

- ونتيجة ذلك إذن هي أن أرواحنا كائنة في العالم الأدني ؟
  - -- هذاحق .
- وأحد الفعسلين أو التولدين ملحوظ بالعين فلا شك أن عسملية الموت ظاهرة ؟
  - فقال: لا ريب.
- أفلا يجور أن يستنج التولد الآخر ، على أنه متمم للطبيعة التي لا يفترض بأنها تسير على ساق واحدة فحسب ؟ فإن كان الأمر كذلك ، فلابد أيضاً أن يضاف إلى الطبيعة عسملية تولد من الموت مقابل عملية التولد من الحياة .
  - فأجاب : يقيناً .
  - . وماذا تكون تلك العملية ؟
    - هي عودة الحياة .
- وعبودة الحبيباة ، إن صبح وجبودها ، هي ولادة المبيت فسي عبالم
   الأحياء ؟
  - هذا جد صحيح .
- إذن فهناك سبيلاً جديدة تؤدى بنا إلى النتيجة بأن الحي يخرج من الميت كما يخرج الميت من الحي سواء بسواء ، فإن صح هذا فلابد أن تكون

أرواح الموتى مستقرة في مكان ما ، ستعود منه مرة أخرى، وقد أقمنا على ذلك فيما أظن دليلاً مفنعاً .

قال : نعم يا سقراط ، فيظهـر أن هذا كله يتبع بالضرورة ما سلمنا به من قبل .

فقال: ولم يكن ذلك الذى سلمنا به ياسيبيس معوجاً، وتستطيع أن تشبين ذلك، فيسما أظن على هذا النحسو: لو كان الشولد يسيسر فى خط مستقيم فقط، فلم تكن فى الطبيعة دورة أو تعويض، فبلا تبادل بين الأشياء أخذاً ورداً، لاتخذت الأشياء - كما تعلم - فى نهاية الأمر صورة بعينها، ولتحولت إلى حالة بعينها، ولما تولى منها بعد ذلك شيء.

فقال : ماذا تعنى يهذا ؟

فأجاب : أعنى شيئاً بسيطاً جداً سأوضحه بحالة النوم . فأنت تعلم أنه لو لم يكن ثمة توازن بين النوم واليقظة الأضحت قصة أنديميون (١) النائم بلا معسنى ؛ فقد كسان النعاس سيدرك كمذلك كل شئ آخر ، فيلا يعود أنديمون موضعاً لتفكير أحد ؛ أو لو كانت المادة ينتايها تكوين بغير انقسام ، إذن لعاد هيولى انكسجوراس مرة ثانية . وهكذا ، أى عزيزى سيبيس ، لو كان كل شيء تناولته الحسياة صائراً إلى الموت ، ثم لا يعود إلى الحسياة ثانياً

<sup>(</sup>۱) أنديميون شاب جمسيل ، أغرقه القمر في نعاس دائسم ، لكى يستطيع أن يقبله على غرة منه .

لانتهى الأمر بكل شىء إلى الموت ، فلا يبقى ثمة شىء حى - وإلا فكيف يمكن ذلك أن يكون ؟ إذ لو كانت الأحياء صادرة من شىء غير الاموات ،
وكان الاحسياء يدركهم الموت، ألبس حسماً أن يستلع الموت آخر الامر كل
شىء؟

ققال سيبيس : ليس عن ذلك منصرف يا سقراط ، وإني الأحسب أن ما تقوله أنت حق خالص .

فقال: نعم ياسبييس ، إنى كذلك أحسبه حقاً خالصاً ، ولسنا بذلك سابحين في خيسال فارغ ، ولكنى ثابت الإيمان بحقيقة العبودة إلى الحياة ، وبأن الاحياء يخرجون من الموتمى ، وبأن أرواح الموتى ما برحت في الوجود ، وبأن الأرواح الحيرة أوفى من الأرواح الشريرة جزاء .

فاضاف سيبيس: كذلك لو صح مسذهبك العزيز يا سمقراط ، بان المعرفة ليست إلا تذكراً ، لاقتيضى ذلك بالضرورة رمناً سلفاً تعلمنا فيه ما نحن الآن ذاكروه ، وقد كان هذا التذكر يستحيل لو لم تكن أرواحنا قبل حلولها في الصورة البشرية ، كائنة في مكان ما ، وإذن فهذه حجة أخرى تؤيد خلود الروح .

فاعترضه سمياس قائلاً : ولكن حدثنى ياسيمبيس ، ما البراهين التى تساق لمذهب التذكر هذا ؟ فلست جازم اليقين بأنها الآن تحضرنى .

قال سبييس : منها برهان ساطع تقيمه الأسئلة ، فإذا أنت ألقيت على شخص سؤالاً بطريقة صحيحة ، أجابك من تلقاء نفسه جواباً صحيحاً .

MY

فكيف استطاع أن يفعل ذلك ، ما لم تكن لديه من قبل معرفة ومنطق مصيب ؟ وأكشر ما يكون ذلك وضوحاً حينما يعرض عليه شكل هندسى، أو أي شيء من هذا القبيل .

قال سقراط: إن كنت لا تزال شاكاً باسسمياس ساءلتك ، أفلا بيجود أن توافقنى إذا ما نظرت إلى الموضوع على نحو آخر ؟ أعنى إذا كنت لا تزال متردداً في التسليم بأن المعرفة عبارة عن تذكر ؟

فقال سمیاس : لست شاكاً ، ولكنى أردت أن تعاد إلى ذاكرتى قطرية التذكر هذه ، ولقد بدأت أذكرها واقتنع بها مما قاله سيبيس ، غسير أتخى مارلت أتمنى لو أدليتم بما لديكم فوق ما أعلم .

قاجاب : هذا مما سوف أدلى به ، ولعلنا إن لم أكن مخطئاً متــققوت على أن ما يتذكره الإنسان لابد أن يكون قد علمه في زمن سالف .

- جد صحیح .

منا طبيعة هذا التذكر ؟ إنما أريد بهذا السؤال أن أتساءل : ألا يحق لشا القول بأنه إذا لم يقتصر علم إنسان على ما قد رآه أو سمعه أو سلك إلى إدراكه أية سبيل أخرى ، بل عرف شيئاً آخر معرفة تباين تلك ، افليس هو بذلك إنما يتذكر شيئاً يضتلج في عقله ؟ ألسنا على ذلك منفين .

- ماذا تعنى ؟

- أعنى ما قد أرضيحه بهيذا المثال الآتى: ليست معبرفتك القبيشارة كمعرفتك الإنسان سواء بسواء .
  - هذا صحيح .
- ولكن ما شعور المحبين إذا ما رأوا قبثارة أو لباساً أو أى شيء آخر مما كان المحبوب يستخدمه عادة ؟ أليسوا من رؤية القبشارة يكونون في عين العقل صورة للفتى صاحب القيثارة ؟ وهذا تذكر ، وكل من يرى سمياس قد يتذكر بسنفس الطريقة سببيس ، وهناك من هذا الضرب أشياء لا يحدها الحصر .

فأجاب سمياس : نعم إنها موجودة حقاً ولا حصر لعددها .

فقال : وهذا الشيء ومسا إليه هسو التذكسر ، وهو في الأعم الأغلب عملية لكشف ما قد طواه النسيان بفعل الزمن والإهمال .

فقال: هذا صحيح .

- ثم ألا يجوز كذلك أن تتذكر إنساناً من رؤية قيثارة أو صورة لجواد ؟
   أو قد تبعثك صورة سمياس على تذكر سييس ؟
  - هذاحق .
  - أو قد تنساق كذلك إلى تذكر سمياس نفسه ؟

فقال: هذا حق .

- وقد یکون التذکر فی هذه الحالات جمیعاً منبعثاً من أشباه الشیء أو عا
   یبایته ؟
  - هذا صحيح -
- وهناك سؤال لابد أن ينشأ ، حينما يكون التذكر قد انبعث من شبيه الشيء ، وهو : هل يكون شبيه الشيء المتذكر ناقصاً في أي ناحية من نواحيه ، أم لا يكون ؟(١)
  - نقال: هذا جد صحيح.
- وهل نتقسدم خطوة أخرى ، فنؤكسد بأن التسماوى موجود فسعلاً ، لا تساوى الخشب بالخشب أو الحجسر بالحجر ، بل ماهو أسمى من ذلك وأرقع . أنؤكد بأن التساوى موجود في عالم التجريد ؟
- فأجاب سمياس: نعم، أؤكد ذلك وأقسم على صحته بكل ما وسعت الحياة من يقين.
  - وهل نحن نعلم هذه الذات المجردة ؟
    - فقال: لاشك في ذلك.

 <sup>(</sup>۱) يعنى لو رأيت مثلاً صورة رجل ، فذكرتك بالرجل نفسه ، فهل تكون هذه الصورة وهى شبيهة الاصل ، منطبقة تماماً على اصلها ؟

كفطع الحجر والخشب ، فاستتجنا منها مثالاً لمساواة تخالفها(١) ؟ افأنت مسوافق على هذا ؟ أو فانظر مرة أخرى إلى الموضوع على هذا النحو : أليست قطع الحجر والخشب بعينها تبدو متساوية حيناً متفاوتة حيناً آخر ؟

- لاريب في هذا .
- ولكن هل تشفاوت المتساويات الحسقيسقية أبداً ؟ أم هل يكون مشال التساوى يوماً عدم مساواة ؟
  - لاشك في أن ذلك شيء لم يعرف بعد .
  - إذن فهذه المتساويات (كما يسمونها) ليست تطابق مثال التساوى ؟
    - لابد من القول يا سقراط بأنها تخالفه تماماً .
- ومع ذلك ، فأنت من هذه المتساويات ، قد تصورت مثال التساوى
   ووصلت إليه ، على الرغم من أنها مخالفة لذلك المثال ؟
  - فقال : هذا جد صحيح .
  - وقد یکون مثال التساوی شبیها بها . وقد یکون مبایناً لها ؟

<sup>(</sup>۱) معنى ذلك أن الإنسان قد شاهد فى الحياة أشدياء متساوية ، فدعرف منها أن هناك تساوياً مجرداً ، مع أن ذلك النساوى المجسرد لا يشبه هذا النساويات التى شاهدها تمام الشبه ، لان هذه كشيراً ما تشفاوت ، أما ذلك - إن وجد - قلا يسجوز عليه التفاوت مطلقاً .

- نعم.
- ولكن هذا لا يغير في الأمر شيئاً ، فيما دمت قد تصورت شيئاً من رؤية شئ آخر ، سواء أكانيا شبيهين أم متباينين ، فيقد حدثت بذلك من غير شك عملية تذكر ؟
  - جد صحیح .
- ولكن ماذا عساك أن تقول في قطع مـــــــــاوية من الحشب والحجر ، أو
   في غيـــرها من المتـــــــاويات الهادية ؟ وأى أثر هي تاركـــة في نفسك ؟
   أهي متـــــاويات بكل ما في التــــاوى المطلق من معنى ، أم أنها تقع في
   القياس دونه بشيء يسير ؟
  - فقال : نعم ، بل دونه بمسافة بعيدة جداً .
- ثم ألا يلزم أن نسلم بأنسى ، أو أى أحد آخر ، حين ينظر إلى شىء فيدرك أنه إنما ينشد أن يكون شيساً آخر ، ولكنه مقسصر من دونه ، عاجز عن بلوغه - فيلابد أن قد كيانت لدى من يلاحظ هذا معرفة سابقية بذلك الشيء الذي كان هذا الاخير أحط منه ، كميا يقول ، وإن كانا متشابهين ؟
  - يقيناً .
  - ثم البست هذه حالنا في موضوع المتساويات والتساوي المطلق ؟
    - . lulā -

- إذن فلا ريب في أننا كنا نعرف التساوى المطلق قبل أن نرى المتساويات
   المادية الأول مسرة ، وفكرنا في أن كل هذه المتساويات الظاهرة ، إنما
   تنشد ذلك التساوى المطلق ، ولكنها تقصر من دونه ؟
  - هذا صحيح .
- ونحن نعلم كذلك أن التساوى المطلق لم يعرف إلا بواسطة اللمس، أر البصر ، أو غيسرهما من الحواس التي لا تمكن معرفته بغيرها (١) وإني لا تُوكد هذا عن كل إدراك كلى من هذا القبيل .
- نعم يا سقسراط ، فكل واحد من هذه المدركات لا يختلف عن الآخر
   في شيء نما يدور حوله الحديث .
- وإذن فمن الحواس تنبعث المعرفة ، بأن كل الأشسياء المُحسَّنة تنشد مثال التساوى ، ولكنها تقصر من دونه اليس ذلك صحيحاً !
  - بلي .
- إذن فسقسبل أن بدأنا في النسظر ، أو السمع ، أو الإدراك بأية صسورة

<sup>(</sup>١) لاتنا أدركنا بالحواس أشسياء متساوية ، فاستنجنا وجود التساوى المطلق ، فكأننا أدركنا هذا الانحير عن طويق الحواس ، مع أنسه عقلى معض ، وقل مثل ذلك فى . سائر المدركسات الكلية .، كالجسمال والحيسر وما إليهسما ، فقسد جاءتنا عن طريق الحواس أشياء جميلة : وردة ، وأمسرأة وشروق وهكذا ، فعرفنا عن طريقها فكرة الجمال المطلق .

أخسرى لابد أن قد كانت لدينا مسعسرفة بالتسساوى المطلق ، وإلا لما استطعنا أن ننسب إليه المتساويات التي نشتقها من الحواس ؟ - فهذه كلها تسعى نحو ذلك التساوى المطلق فتقصر من دونه ؟

- تلك يا سقراط نتيجة مؤكدة للعبارات التي سلف ذكرها .
- ثم الم ناخذ في النظر والسمع واكتساب حواسنا الاحرى بمجرد أن ولدنا ؟
  - يقينا .
  - إذن قلا بد أنا قد حصلنا معرفة المتساوى المثالي في زمن سابق لهذا؟
    - -- نعم.
    - ای قبل آن تولد فیما اظن ؟
      - صحيح .
- وإذا كنا قد حصّلنا هذه المعرفة قبل أن نولد ، وكانت لدينا عند المسلاد ، إذن ققد كنا قبل المسلاد ، في ساعة المسلاد نفسها نعرف كذلك ، فضلاً عن المتساوى ، والأكبر والأصغر ، سائر المُثُل جميعاً ، فنحن لا نُقْصرُ الحديث على المتساوى المطلق ولكنه يتناول الجمال ، والخير ، والمدل ، والقداسة ، وكل ما نطبعه بطابع الجوهر في مجرى الحوار ، حينما ناقى اسئلة ونجيب عن أسئلة ، أفستطيع أن نؤكد ، أننا قد كسبنا معرفة هذه كلها قبل الميلاد ؟

- هذا صحيح ،
- ولكن ، إذا نحن بعد كسب المعرفة ، لم ننس ما كنا قد كسبنا ، فلابد انا قد ولدنا ومعنا المعرفة دائماً ، وسنظل أبداً على علم بها ، مادامت الحياة لأن العلم هو كسب المعرفة وحمفظها ، لا نسيسانها أليس النسيان ياسمياس هو فقدان المعرفة لا أكثر ولا أقل ؟
  - جد صحيح يا سقراط .
- أما إذا افتقدنا عند المسلاد تلك المعرفة التى حصَّلناها قبل أن نولد ، ثم كشفنا فسيما بعد ، بواسطة الحواس ، ما قسد كنا نعلم من قبل ، أفلا يكون ذلك ، وهو ما نسميه تعلماً ، عسملية لكشف معرفتنا ، ثم ألا يجوز لنا بحق أن نسمى هذا تذكراً ؟

#### ~ جد صبحیح ،

لانه من الواضح ، أننا إذ ندرك شيئاً بواسطة البصر ، أو السمع ، أو أية حاسة أخرى لا نصادف صعوبة في أن ينشأ لدينا من هذا الشيء تصور لشيء آخر، يشبهه أو يساينه ، كنا قد أنسيناه، وكان قد ارتبط بذلك الشيء، وعلى ذلك ، فكما سبق القول ، يقع أحد الأمرين : إما أن هذه المعرقة كانت لدينا عند الميلاد ، وظللنا نعلمها طول الحياة ؛ وإما أن يكون أولئك الذين يقال عنهم إنهم يحصلون العلم ، بعد ميلادهم ، لا يفعلون أكثر من أن يتذكروا ، فما العلم إلا تذكر وكفى .

نعم یا سفراط ، هذا جد صحیح .

190

- فأى الأمرين تُؤثر ياسميساس ، أكانت المعرفة لدينا عند الميلاد ، أم أنا
   قد تذكرنا فيما بعد الأشياء التي كنا تعلمها قبل ميلادنا ؟
  - لا أستطيع الحكم الآن .
- مهما يكن ، فأنت تستطيع ان تحكم فيما إذا كان ينبغي أو لا ينبغي لمن لديه المعرفة أن يكون قادراً على تعليل معرفته'.
  - لاشك أن ذلك حتم عليه .
- ولكن هل تظن أن كل إنسان قادر على تعليل هذه الموضوعات نفسها
   التى نتحدث عنها الآن؟
- ليتهم يستطيعون يا سقراط! ولكم اخشى الا يكون ثمة من يستطيع فى
   مثل هذه الساعة من الغد<sup>(۱)</sup> أن يقدم تعليلاً جديراً بأن يؤخذ عنه .
  - إذن قليس من رأيك يا سمياس أن كل الناس يعلمون هذه الأشياء ؟
    - يقيئاً إنهم لا يعلمون .
    - إذن فهم آخذون في تذكر ما قد كانوا يعلمونه من قبل ؟
      - يقيناً.
- ولكن متى كسبت أرواحنا هذه المسعرفة ؟ لم يكن ذلك بسعد أن وُلِدُنا بُشَراً ؟

 <sup>(</sup>١) يقصد أن سقراط في مثل هذه الساعة من لغد سيكون قد وافته منيته ، وليس سوى سقراط من يستطيع أن يملل المعرفة .

- لا ، ولا ريب .
- وإذن فقيل ذلك ؟
  - نعم .
- إذن يا سمياس ، لابد أن أرواحنا كانست موجودة قبل أن تُصور في
   هيئة البشر<sup>(۱)</sup> ، ولابد أن قد كان لديها ذكاء لما كانت بغير أبدان ؟
- حقاً يا سقسراط ، ما لم تفسرض أن هذه الآراء قد اوتيناها في ساعة الميلاد ، لأنه لم يبق إلا تلك اللحظة وحدها (٢) .
- نعم يا صديقى ، ولكن متى افتقدناها ؟ فهى لا تكون لدينا عندما
   نولد وقد سلمنا بهذا . هل افتقدناها فى اللحظة التى فيها
   أخذناها ؟ أم فى وقت آخر غير هذا ؟ (٣) .
  - لا يا سقراط ، لقد أدركت أني إنما كنت أنطق هراء لا أعيه .
- (١) ما دمنا قد كسبنا المعرفة قبل المسلاد ، فلابد أن أرواحنا كانت موجودة قبل اتصالها بأجسادنا ، وكان لديها من قوة الذكاء ما تستطيع به تحصيل هذه المعرفة .
- (٢) إما أن نكون قد حسصانا المعرفة قبل المسلاد ، أو في صاعة المبلاد نفسها ، أو بعد
   المبلاد ، وقد أقيم فيما سبق الدليل على بطلان الفرض الثالث فلم يبق إلا افتراض
   أحد الوجهين الأولمين .
- (٣) يفند سقراط الفرض بالتنا قد نكون أوتينا المعرقة عند ساعة المسلاد تفسها ، لاته لو كان الأمر كذلك فعتى افتقدناها ؟ لقد سلمنا فيما سبق أن حواسنا تاخط منذ ساعة الميلاد في تذكر ما قد نسيته ، فهل افتقلت الروح المعرفة في نفس اللحظة التي أوتيتها فيها ؟ فهذا قول لا يستقيم مع العقل ، ولذا لم يبق إلا فرض واحد ، هو أن الروح قد كسبت المعرفة قبل لميلاد ، وهو ما أراد أن يدلل عليه سقزاط .

- إذن ، أفلا يجوز لنا يا سمياس أن نقول ما نردده دائماً ، وهو إذا كان ثمة جمال مطلق ، وخير مطلق ، وسائر الذوات التي اكتشفنا الآن أنها سبقتنا في الوجود ، وكنا نقيس إليها كل أحاسيسنا ونقارنها بها- واعمين أن قد كان لها وجود سابق ، فإن لم يكن ، ذهبت كل قوة في قولنا . فليس من سبيل إلى المشك بأنه إذا كان لهذه المُثُل المطلقة وجود قبل أن نولد ، فلابعد أن أرواحنا كانت كسذلك موجودة قبل ميلادنا، فإن لم تكن المُثل موجودة لم تكن الأرواح موجودة كذلك .
- نعم يا سقراط ، إنى مقتنع بأن لوجود الروح قبل الميلاد هذه الضرورة تفسيها ، وأنت إنما تتحدث من الروح عن كنهها : فقد انتهى بنا التدليل إلى نشيجة يسرنى أنها تشفق مع ما أرتبه . فلست أرى شيئا يبلغ فى بداهته مبلغ قولنا إن الجمال والخير ومسائر المثنل التى كنت تتحدث عنها الآن توا ، لمها وجود غاية فى الحق والتجريد، وإنى لمقتنع بالدليل .
- حسناً ، ولكن هل اقستنع سيبيس اقستناعك هذا ؟ لأننى لابد أن أقنعه كذلك .

قال سمياس: اظن سمييس مقتنعاً ؟ فإنى أحسبه قد آمن بوجود الروح قبل الميلاد، على الرغم من أنه أبعد الكائنات عن التصديق. ولكن دليلاً لم يقم بعد على استمرار وجود الروح بعد الموت، بحيث يفنعنى أنا، فلا استطيع أن أتخلص من شعور الدهماء الذي كان يشير إليه سيبس -

ذلك الشعور بأنه إذا مات الإنسان ، فقد تتبعشر الروح ، وقد يكون ذلك نهايتها ، فلو سلمنا بأنها قد تتولد وتنشأ في مكان غير هذا ، وقد تكون موجودة قبل حلولها في الجسم البشرى ، فماذا يمنع أن تبلى وتفنى بعد أن حلت فيه ثم خرجت منه ثانياً ؟

فقال سيبيس : هذا جد صحيح يا سمياس ، أما أن أرواحنا كانت موجودة قبل أن نولد ، فهمو الشطر الأول من الجديث ، ويظهر أن قد قام الدليل عليه ، وأما أن الروح ستبقى بعد الموت كما كانت قبل الميلاد ، فهو الشطر الآخر ، الذى لا يزال يعوزه الدليل ولابد له من التأييد .

قال مسقراط: أى سمياس وسيبيس! لو أنكما أضفتما التدليلين احدهما إلى الآخر - أعنى هذا وما سبقه ، الذى سلمنا فيه بأن كل شىء حى قد ولد من الميت ، لرأيتما أنا قد فرغنا من إقامة هذا الدليل ، لأنه لو كانت الروح موجودة قبل الميلاد ، وأنها إذ تجئ إلى الحياة وإذ تولد ، لاتكون ولادتها إلا من الموت أو الاحتضار ، أفلا يجب عليه بعد الولادة أن تستمر فى وجودها مادام لابد لها أن تولد مرة أخرى ؟ لا ريب فى أنا قد فرغنا من إقامة البرهان الذى ترجوان ، ولكنى مع ذلك أحسبك أنت وسمياس ، لا ترغبان فى أن تخبرا هذا الدليل أكثر من ذلك ، فقد استولى عليكما ما يستولى على الأطفال من فزع ، خشية أن يلرو الهواء الروح حقيقة ، ويسعثرها عند فراقها الجسد ، بخاصة إذا كتب لإنسان أن يوت فى جو عاصف ، ولم يقدر له الموت حيث السماء ساكنة .

فأجماب سيسبيس باسماً: إذن يا سقىراط ، فواجمبك أن تنفض عنا خوقنا بالسدليل - ومع ذلك فليست هى مسخاوفنا ، إن توخيست الدقة فى القسول ، ولكن هنالك فى طويتنا ، طفل ينظر إلى الموت ، كمائه ضسرب من الغول ، فلابد أن نحمله كذلك على ألاً يفرع إذا ما انفرد وإياه فى الظلام.

قال سقراط : ودُّد في كل يوم صوت الســـاحر ، إلى أن تطرد بالســـر ذلك الغول .

وأين عسانا أن نجد ساحراً حاذقاً يقينا مخاوفنا بعد ذهابك ياسقراط!

قاجاب: إن هلاَس(١) لمكان قسيح يا سببيس ، وقسيه كثير من طببى الرجال ، وهساك غير قليل مسن القبائل المسبوبرة ، فسابحث عنه في طول البلاد وعسرضها ، بين هؤلاء جميسما ، ولا تدخر في البحث جهداً ولا مالا ، فليس من سبيل افضل من استخدامك المال ، ولا يفتك أن تبحث عنه كذلك بين انفسكم ، فوجودها هنا أرجح منه في أي مكان آخر .

فأجاب سببيس: لن نتسرده في القيام بهذا البحث ، ولنعد الآن ، إذا شت ، في الحوار إلى النقطة التي استطردنا منها .

فأجاب سقراط : طبعاً ، وماذا أريد غير هذا ؟

فقال : حسنا جدا .

(١) هلاس هي بلاد اليونان .

Y . .

قال سقراط: أفلا ينبغى أن نسائل أنفسنا سؤالاً كهذا: ماهو الشيء الذي تظنه عرضة للبعشرة ، ونحن عليه حريصون ؟ ثم ماهو الشيء الذي لا تحرص عليه ؟ وبعدئذ نستطيع أن نمضى في البحث عما إذا كان ذلك الذي تمتد إليه يد البعثرة ، من طبيعة الروح أم لا - فعلى ذلك سنقيم ما نكن لارواحنا من آمال ومخاوف .

فقال: هذا صحيح.

قد نفرض أن الشيء المركب ، أو الذي يتكون من أجزائه ، أنه بعلبيعته
 يمكن أن يتحلل ، كما أمكن له أن يتركب ، أما ذلك الذي لم يتركب
 من أجزاء فيلزم أن يكون وحده غير قابل للتحلل ، إذا كان ثمة شيء
 كهذا .

فقال سيبيس : نعم هذا ما قد أتصوره .

وقد يزعم أحد أن غير المركب . يظل كما هو ، ولا يخضع للتغير،
 بينما يكون المركب دائم التغير ، فلا يظل أبدأ كما هو ؟

فقال: إنى أظن ذلك أيضاً.

وإذن فلنعبد الآن إلى حوارنا السبابق - هل يتعرض ذلبك المثال ، أو الجوهر ، الذي نعرف في سياق الكلام بأنه كنه (١) الوجود الحقيقي - سياء في ذلك كنه المساواة ، أو الجمال ، أو أي شيء آخس - أقول

<sup>.</sup> Essence (1)

هل تتعرض هذه الجواهر ، على مر الزمن ، إلى شيء من التغير ؟ أم أن كسلاً منها يبقى هسو ماهو دائماً ، له نفس ما له من صور توجد بنفسها ، لا تتغير ، ولا تقبل التسحول بتاتاً ، كيفما كان ، أو في أى وقت كان ؟

فأجاب سيبيس: إنها لابد أن تكسون دائماً كما هي يا سقراط - وماذا أنت قائل في تعدد الجميل - سواء أكسان أناساً ، أم لباساً ، أم جياداً ، أو أى شيء آخر يمكن أن يسمى متساوياً أو جميلاً - أهي كلها لا تخضع للتغير ، وتبقى كما هي دائماً ، أم أنها نقيض ذلك غاماً ؟ أليس الأولى أن توصف بإنها متغيرة في الأغلب ، وأنها لا تكاد تبقى أبداً كما هي ، سواء مم أنفسها ، أو بعضها مم بعض ؟

فأجساب سيبيس : إنها الأخيرة . إنها دائماً في حالة من التغير - وأنت تستطيع أن تلمسها ، وأن تراها ، وأن تدركها بالحواس فأما الأشياء الثابشة ، فلا يمكنك إدراكها إلا بالعسقل - إنها تنخفي علسي الأبصار فلا تُرى .

فقال : هذا جد صحيح .

فأضاف : حسناً ، لنفرض إذن أن ثمة ضربين مسن الوجود : وجوداً مَرْثِياً ووجوداً خفياً .

- لتفرضهما .

- والمرثى هو المتغير ، والخفي هو الثابت .
  - يمكن فرض ذلك أيضاً .
- اليس الجسد ، فضلاً عن ذلك ، جزءاً منا ، وما يبقى هو الروح ؟
  - ليس في ذلك شك .
  - ترى إلى أى نوع من هذين يكون الجسد والجلد أشبه ؟
  - ظاهر أنهما أشبه بالمرثى: إن أحداً لا يشك في ذلك .
    - وهل الروح مرثبة أم خفية ؟
    - لم يرها إنسان يا سقراط .
- وهل نقصد «بالمرثى» و «الحقى» ما تراه عين الإنسان وما لا تراه ؟
  - نعم ، بالنسبة إلى عين الإنسان .
  - وماذا تقول عن الروح ؟ أهى مرئية أم خفية ؟
    - إنها لا ترى .
    - می خفیة إذن ؟
      - -- نعم.
  - وإذن فالروح أشبه بالخفى ، والجسد أشبه بالمرثى ؟
    - إن ذلك مؤكد جداً يا سقراط .

4.4

- الم نكن نزعم منذ عهذ بعيد ، أن الروح حين تتخذ من الجسد أداة للإدراك ، أعنى حين تستخدم حاسة الإبصار ، وحاسة ألسمع ، أو غيرهما من الحواس (لأن معنى الإدراك خيلال الجسد ، هو الإدراك بواسطة الحواس) ألم نكن نزعم أن الجسد بذلك يجبر الروح أيضاً إلى منطقة المتبغير ، وأنها تضل وترتبك ؟ فإن الدنيا عندئذ تضرب حولها نسيجاً ، فتكون الروح عند خسضوعها لتأثير الحواس كمن أثملته الحمر ؟
  - جد صحيح .
  - ولكنها إذا منا ثابت إلى نفسها ، فبإنها تفكر ، وبعد ثلث تدخل عالم البقاء ، والأبدية ، والخلود ، والثبات . فهؤلاء عشيرتها وهي تعيش معها أبداً ، إذا ما خلت إلى نفسها دون أن يعطلها معطل ، أو يحول دونها حائل ، وعندئذ لا تعبود تسلك سبلها الخاطئة ؛ فإنها إذا خالطت مناهو ثابت ، كانت هي كنذلك ثابتة ، وتسمى هذه الحالة التي تكون فيها الروح بالحكمة .
    - أجاب : هذا صحيح ، فحق ما قلت يا سقراط .
  - -- وبأى نوع ترى الروح أشد شبهـاً وقربى ؟ استنتاجاً من هذا السندليل ومن سابقه ؟
  - إنى أظن يا سقسراط أن كل من يتتبع هذا التدليل ، يعتقد أن الروح

مستكون قريبة الشبه بالثابت قرباً لا نهاية له - ولن ينكر هذا حتى اشد الناس غباء .

- والجسم أقرب شبهاً بالمتغير ؟
  - تعس .
- انظر بعد ذلك إلى الأمر مرة أخرى مستضيئاً بهذا: حينما تتحد الروح مع الجسد ، تأمر الطبيعة الروح أن تحكم وأن تسيطر ، والجسد أن يطيع وأن يعمل ، فأى هذين العملين أدني إلى الإلهى ؟ وأيهما أقرب إلى الفانى ؟ أليس يبدو لك الإلهى أنه ما يأمر وما يحكم بطبيعته ، وأن الفانى هو الحادم الحاضع ؟
  - حقا .
  - وأيهما يشبه الروح ؟
- إن الروح تشبه الإلهى ، أما الجسد فيشبه الفانى ليس إلى الشك في
   ذلك سبيل يا سفراط .
- إذن فانظر يا سييس : أليست هذه هى خلاصة الأمر كله ؟ إن الروح على أشد ما يكون الشبه بالإلهى ، وبالخالد ، وبالمعقول ، وبذى الصورة الواحدة ، وبغير المتحلل ، وبغير المتحول ، وإن الجد على أشد ما يكون الشبه بالإنسانى ، وبالغانى وبغير المعقول، وبذى الصور

المتعددة ، وسالمتحلل ، وبالمتحول ؟ هل من سبيل إلى إنكار ذلك ، أى عزيزى سبيس ؟

- -- لاولاريب،
- ولكن إن صح هذا ، أفلا يكون الجسد عرضة للتحلل السريع ؟ ألا
   تكون الروح غير قابلة للتحلل ، في أغلب الحالات بل فيها جميعاً ؟
  - يقيناً .
- وهل تلاحظ فدوق هذا ، أن الجسد بعد مدوت الإنسان لا يتسحلل أو يتفكك دفعة واحدة ، بل قد يسقى أمداً طويلاً إذا كان قوى البنية عند الموت ، ووقع الموت فى فصل ملائم من فصول السنة ، مع أن الجسد هو الجزء المركى من الإنسان ، وله مادة تراها العين ، تسمى جثة ، ستنتهى بطبيعتها إلى التحلل ، فتتفرق أجزاؤها وتتبدد ؟ لأن تقلص الجسد وتحنيطه ، كما جرت بذلك العادة فى مسصر ، يعملان فى أغلب الأحيان على حفظه أبداً لا يبيد ، وحتى إذا أصابه الفساد، فإن بعض أجزائه تظل باقية ، كالعظام وبعض الأعصاب التي تستعصى على التحلل بطبيعتها . هل تسلّم بهذا ؟
  - نعس .
- وهل يجوز لمنا أن نفرض أن الروح الخفسية ، عند انشقالهما إلى عالم
   الأموات الحقيقي ، هو مثلها في خفائها ، ونقائها ، ونبلها ، وأنها إذ

تكون فى طريقها إلى الإله الخيبر الحكيم ، الذى توشك روحى أن تتقل إليه ، إن شاء الله . بعد حين - أقول : هل يصح الفرض أن الروح ، إن كانت هذه طبيعته ، وذاك أصلها ، تتبدد وتفنى عند فراق الجسد ، كما تقبول جمهسرة الناس ؟ يستمحيل أن يكون ذلك ، أى عزيزى سمياس وسيسيس ، وأولى أن تكون الحقيقة أن الروح ، وهى نقية ، لا تجر فى ذيلها عند انتقالها أية صبغة جسدية ، مادامت لم تتصل قط بالجسد اختياراً ، بل إنها لتجنبه دائماً ، ومادامت قد انحصرت فى نفسها (فقد كان مثل هذا التجريد موضوع دراستها فى الحياة) . وماذا يعمنى هذا إلا أن الروح قد كمانت تابعة مخلصة للفلسفة ، وأنها قمد مرنت على كيفية الموت بغير عناء ؟ أفليست الفلسفة مراناً على الموت ؟

#### - يقيناً.

- اقدول إن تلك الروح فسى خفائها تنشقل إلى العالم الخنفى - إلى الإلهسى ، والخالد ، والعناقلي ؛ فإذا ما بلغته ، رفلت في نعيم ، وتخلصت من أوزار الناس ، وحمسقهم ، ومن مخساوقهم وعسواطفهم الحوشية ، ومن النقائص البشرية جميعاً ، ورافقت الآلهة إلى الأبسد، كمنا يروى عن العالمين بالسر ، أليس ذلك صحيحاً يا سيبيس ؟

فقال سيبيس : نعم ، وليس إلى الشك فيه من سبيل .

ولكن الروح التى قد أصابها الدنس ، والتى تكون كدرة عند انتقالها، والتى ترافق الجسد دائماً ، وتكون خادمته ، والتى تغرم وتهيم بالجسد ورخبات الجسد ولذائذه ، حتى ينتهى بها الأمر إلى المقيدة بأن الحقيقة لا تكون إلا فسى صسورة جسدية يمكن الإنسان أن يلمسها ، وأن يراها ، وأن يلدوقها ، وأن يستخدمها لأغراض شهواته - أعنى الروح التى اعتادت أن تنفر من المبدأ العمقلى ، وأن تخافه وتتحاشاه ، ذلك المبدأ الذي هو للمين الجسمانية معتم تستحيل رؤيته ، والذي لا يدرك إلا بالفلسفة وحدها - أفتحسب أن روحاً كهذه سترحل نقية طاهرة ؟

فأجاب : يستحيل أن يكون هذا .

إنها قد استغرقت في الجسدي ، وقد أصبح ذلك طبيعياً بالنسبة لها،
 لاتصالها المستمر بالجسد ، وعنايتها المائمة به .

- جد صحيح -

ويحتى لنا يا صديقى أن نتصور أن هذه هى تلك المادة الأرضية الثقيلة
 الكثيفة ، الستى يدركها ألبصر ، والتى بفعلها تغشى الكآبة مثل هذه
 الروح ، فتنجذب هبوطاً إلى العالم المرثى مرة أخرى ، لاتها تخاف
 عا هو خفي ، وتخاف من العالم الأدنى - فتظل محومة حول المقابر

واللحود ، إذ تُرى بجوارها - كما يحدثوننا أشباح طيفية بعينها ، لأرواح لم تكن قد رحلت نقية ، ولكنها ارتحلت مليئة بالمادة المنظورة فأمكن رؤيتها(۱) .

- يغلب جداً أن يكون ذلك يا سقراط .
- نعم يا سيبيس ، فأغلب الظن أن يكون ذلك ، ولابد أن تكون هاتيك أرواح الفجار الذين كتبت عليهم أن يضلوا في مثل تلك المواضع جزاء وفاقاً بما اقترقوا في الحياة من إثم ، فلا ينقطع تجوابهم ، حتى تشبع الرغبة التي تملؤهم ، ثم يسجنون في بدن آخر ، وقد يُظن أن تلازمهم نفس الطبائع التي كانت لهم في حياتهم الأولى .
  - أى الطبائع تريد يا سقراط ؟
- أريد أن أقول إن من اندف عوا وراء الشره والف جور والسكر ، ولم تدر
   في خلدهم فكرة اجمئنابها ، سينقلبون حميـراً وما إليـها من صنوف الحيوان . فماذا ثرى أنت ؟
  - أرى أن ذلك جد محتمل .
- (١) يقصد بذلك أن الأشباح التي يراها الناس عند المنابر ، إن هي إلا أرواح من ذلك الضرب الذي انغمس أثناء الحياة في المادة انغماساً ، ففارقت الأجساد دنسة ملوثة بالمادة ، فيشق عليها أن تعيش قبى ذلبك العالم الطاهر النقى ، عمالم الأدواح الحفية ، فهبطت إلى الأرض مرة أخرى ، وأمكن للعين رؤيتها .

وهؤلاء الذين اختاروا جانب الظلم ، والاستسبداد والعنف ، سينقلبون
 ذئابا أو صقوراً أو حداً ، وإلا قإلى أبن تحسبهم ناهبين ؟

فقال سيبيس : نعم ، إن ذلك ، ولا ريب ، همو مستقر تلك الطبائع التي تشبه طبائعهم .

فقال : وليس من العسير أن نهيئ لهم جميعاً أمكنة تلاثم طبائعهم وميولهم المتعددة .

فقال: ليس في ذلك عسر.

وحتى بين هؤلاء ترى فريقاً أسعد من فريق ، فأولئك اللين اصطنعوا
الفضائل المدنية والاجتماعية التي تسمى بالاعتدال والعدل ، والتي
تحصل بالعادة والانتباء ، دون الفلسفة والعقل ، أولئك هم أسعد نفساً
ومقاماً . ولم كان أولئك هم الاسعد ؟

لأنه قد يُرجى لهسم أن يتحولوا إلى طبيعة اجتماعية رقيقة تشبه طبيعتهم ، مثل طبيعة النحل أو النمل ، بل يعمودون مرة ثانية إلى صورة البشر ، وقد يخرج منهم أناس ذوو عدل واعتدال .

- ليس ذلك محالاً .
- اما الفیلسوف ، أو محب التعلم ، الذی يبلغ حد التقاء عند ارتحاله ،
   فهو وحده الذی يؤذن له أن يصل إلى الآلهة ، وهذا هو السبب ، أی سمیاس وسیبیس ، فی امتناع رسل الفلسفة الفلسفة الحق عن شهوات

الجسد جميعاً ، فهم يصبرون ويأبون أن يخضعوا أنفسهم لها - لا لانهم يخشبون إملاقاً ، أو يمخافون لأسبرهم دماراً كمسحبى المال ، ومحبى الدنيا بصفة عاملة ، ولا لانهم يخشون العار والشيئين اللذين تجلبهما أعمال الشر كمحبى القوة والشرف .

قال سييس : لا ياسقراط ، إن ذلك لا يلائمهم .

قاجاب : حمقاً إنه لا يلائمهم ، وعلى ذلك فاولتك الذين يعنون بارواحهم ، ولا يقصرون حياتهم على أساليب الجسم ، ينبذون كل هذا، فهم لن يسلكوا ما يسلك العُمى من سبل ، وعندما تعمل الفلسفة على تطهيرهم وفكاكهم من الشر ، يشعرون أنه لا ينبغى لهم أن يضاوموا فعلها ، بل يميلوا نحوها ، ويتبعوها إلى حيث تسوقهم .

#### ماذا تعنى يا سقراط؟

قال : سأحدثك . إن محبى المعرفة ليدركون عندما تستقبلهم الفلسفة أن أرواحهم إنما شُدت إلى أجسادهم والصقت بها .

ولا تستطيع الروح أن ترى الموجود إلا خلال قضبان سجنها ، فلا تنظر إليه وهى فى طبيعتها الخاصة ، إنها تتمرغ فى حماة الجهالة كلها ، فإذا ما رأت الفلسفة ما قد ضُرب حول الروح من قبد مخيف ، وأن الأسيرة تنساق مدفوعة بالمرغبة إلى المساهمة فى أسر نفسها (لأن محبى المعرفة يعلمون أن هذه كانت الحالة البدائية للروح ، وأنها حين كانت فى

تلك الحال ، تسلمتها المعرفة ونصحتها في رفق ، وأرادت أن تحررها ، مشيرة لها بأن العين مليشة بالخداع ، وكذلك الأذن وسائر الحيواس ، لتحملها على التخلص منها تخلصاً تاماً ، إلا حين تدعيو الضرورة إلى استخدامها وأن تتجمع وتتفيرغ إلى نفسها ، وألا تنق إلا بنفسها وما توحى به إلى بصيرتها عن الوجود المطلق ، وأن تشك في ما يأتيها عن طريق سواها ، ويكون خاضعاً للتخير) ، فالفلسفة تُبين لها أن هذا مرئي ملموس، أما ذلك الذي تراه بطبيعتها الخاصة فعقلي وخفي ، وروح الفيلسوف الحق تظن أنه لا ينبغي لها أن تقاوم هذا الخيلاس ، ولذا فهي تمنع عن اللذائذ والزغبات ، والآلام والمخاوف ، جهد استطاعتها ، مرتشة أن الإنسان حينما يحوز قدراً عيظيماً من المسرات أو الأحزان أو المخاوف أو الرغبات ، فهو لا يعاني منها هذا الشر الذي تقدره الظنون – كأن بيفقد الرغبات ، فهو لا يعاني منها هذا الشر الذي تقدره الظنون – كأن بيفقد مثلاً صحته أو متاعه ، مضحياً بها في سبيل شهواته – ولكن يعاني شراً أعظم من ذلك ، هو أعظم الشرور جميعاً واسواها ، هو شر لا يدور في خلده أبداً .

قال سيبيس : وماهو ذلك يا سقراط ؟

هو هذا: حسينما تحس الروح شعبوراً شديد العنف ، بالسبرور أو
 بالالم، ظنناً جميعاً بالطبع أن منا يتعلق به هذا الشعور العنيف يكون
 عندتذ أوضح وأصدق ما يكون ، ولكن الأمر ليس كذلك .

- جد صحیح .

\*11

وتلك هي الحال التي يكون فيها الجسد أشد مايكون استعباداً للروح.

#### - وكيف ذلك ؟

لأن كل سرور وكل ألم يكون كالمسمار الذي يُسمَّر الروح في الجسد، ويربطها به ، ويستغرقها ، ويحملها على الإيمان بأن منا يؤكد عنه الجسد أنه حق فهو حق ، ومن اتفاقها مع الجسد ، وسرورها بمسراته ذاتها، تراهما مجبرة على أن تتخذ عادات الجسد وطرائقه نفسها ، ولا يُنتظر ألبتة أن تكون الروح نقية عند رحيلها إلى العالم الأدنى ، فهي مشبعة بالجسد في كل آن ، حتى أنها سرعان ما تنصب في جسد آخر، حيث تشبت وتنمو ، ولذا فهي لا تسسهم بقسط في الإلهي ، والبسيط .

فأجاب سيبيس: ذلك جد صحيح يا سقراط؟

- وهذا یا سیبیس هو ما دفع محبی المعرفة الحق أن پكونوا ذوی اعتدال
   وشجاعة ، فهم لم یكونوا كذلك ، لما تقدمه الحیاة الدنیا من أسباب.
  - لا، ولا ريب.

تنسج خيوطها - كما فعلت بنلوب<sup>(۱)</sup> - بدل أن تعميد إلى حلها ، ولكنها ستنخذ من نفسها عاطفة راكدة ستتأثر خطو العقل ، فتلازمه لتشاهد الحقيقي والإلهي (وهو ليس موضوعاً للرأى) ومن ثم تستمد غذاءها، وهي تحاول بذلك أن تحييا ما دامت في الحياة ، وتأمّلُ أن تلمس ذوى قرباها بعد الموت ، وأن تتحرر من التقائص البشرية ، فلا تخشيا أي سمياس وسيبيس ، أن تتبدد روح كان ذلك غلاءها ، وكاتب تلك آمالها المنشودة ، عند انفصالها عن الجسد فتدروها الرياح، وتصبح عدما ليس له وجود .

وما إن انتهى سقراط من هذا الحديث حتى ساد الصمت فترة طويلة ، فبدا هو نفسه ، كما بدا معظمنا ، كسأتما نفكر فيما قبل ، إلا أن سيبيس وسمياس تهامساً بكلمات قليلة ، فلما لاحظ ذلك سقراط ، استنباهما عما ارتأبا فيما أقيم من دليل ، وهل لم يزل يعوزه الشدعيم ، وقال : إن كثيراً منه لا يزال عرضة للشك والطعن ، إذا ما صحت من أحد عزيمته أن يقلب النظر في جوانب الموضوع كلها ، وإن كنتما تتحدثان عن شئ آخر ، فخير الا اعترضكما ، أما إن كنتما لا تزالان تشكان في الدليل ، فلا تترددا أن تصرحا بكل ما تريانه ، ولناخذ بما قد تقترحانه ، إن كان خيراً مما قلنا ، واسمحا لى أن أعينكما إن كان يُرجى لكما منى نفع .

 <sup>(</sup>۱) بنلوب هسى زوجسة أو ليس ، التى كانت تبنقض فى الليل ما قد نسبجته فى النهار، لتكسب وقتاً من خطابها .

قال سسمياس : لابد أن أعترف يا سقسراط بأن الشكوك قد ثارت في عقسولنا ، وكان كل منا يحفز الآخس ويدفعه ليلقسى السؤال الذي أراد أن يستفسس عنه والذي لم يرد أحد منا أن يلقيه ، خشأة أن يكون إلحساحنا مضنياً لك في حالتك الراهنة .

فابتسم مقراط وقال: ألا ما أعسجب ذلك ياسمياس! أحسبنى فى أرجح الظن مستطيعاً إقناع سائر الناس بأننى لا أجد رزءاً فى موقفى هذا ، ما دمت عاجسزاً عن إقناكم أنتم ، وما دمتم على ظنكم أننى الآن أكثر مستغلة منى فى أى وقت آخر . ألا تريان عندى مسن روح البوة ما عند طيور التم (۱۳ و التي إذا أدركت أن الموت آت لا ريب فيه ازدادت تغريداً عنها فى أى وقت آخر ، مع أنها قد انفقت فى التغريد حياتها باكملها ، وذلك اغتباطاً منها بفكرة أنها وشبيكة الانتقال إلى الله ، الذى هى كهنته، وذلك اغتباطاً منها بفكرة أنها وشبيكة الانتقال إلى الله ، الذى هى كهنته، طيور التم ، إنما تنشد مرثية فى ختام حياتها ، ناسين أن ليس من الطيور ما يغرد من برد أو جوع أو ألم ، حتى البلبل والسنونو ، بل حتى الهدهد ، يعرد من برد أو جوع أو ألم ، حتى البلبل والسنونو ، بل حتى الهدهد ، يعرد من برد أو جوع أو ألم ، حتى البلبل والسنونو ، بل حتى الهدهد ، يعرد من بد أبولو ، فاستطلعت ما فى العالم الآخر من طيبات ، فطنفت يعنى لذلك وتمرح فى ذاك اليوم أكثسر مما فعلت فى أى يوم سابق . كذلك تغنى لذلك وتمرح فى ذاك اليوم أكثسر مما فعلت فى أى يوم سابق . كذلك تغنى لذلك وتمرح فى ذاك اليوم أكثسر عما فعلت فى أى يوم سابق . كذلك أنا ، فإنى أعتقد فى نفسى بأننى خسادم قد اصطفاه الله نفسه ، وإنى رفيق

<sup>(</sup>١) ما يسمى عادة بالأوز العراقي Swans

# علم الأخلاق مقدمات وقضايا

د. حمادة محمد سالمان أستاذ الفلسفة الإسلامية المساعد

#### مقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أفضل الناس وأحسنهم خَلْقا وخُلُقا، سيدنا محمد صلى الله عليه وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### ويعد،،،

فقد تأثر كثير من الباحثين والدارسين بالتصور الذي وضعه المستشرقون عن علم الأخلاق في الإسلام، ومضمونه: أن علم الأخلاق عند المسلمين ليس فيه شيء من الأصالة، وإنما هو مجرد نقل عن فلاسفة اليونان، فما لدى المسلمين من فكر أخلاقي لا يمت لجهدهم بصلة ولا نسب، مما يعني أن المسلمين كانوا عالة على غيرهم في هذا المجال، وقد ظل الحكم على هذا العلم خاضعا لهذا التصور فترة طويلة، ولعل السبب في ذلك أنهم حصروا الفكر الأخلاقي عند المسلمين فيما أنتجه فلاسفة الإسلام فقط، ولم ينظروا إلى مصدري الإسلام القرآن والسنة وما يشتملان عليه من فكر أخلاقي أصيل.

ولذا فقد حاولت في هذا القسم أن أبرز أصالة الفكر الأخلاقي عند المسلمين وأهم خصائصه، غير أن ذلك لا يمنعنا من إلقاء الضوء على الفكر الأخلاقي عند الأمم قبل الإسلام، فلكل أمة من الأمم نصيب من الفكر الأخلاقي يعكسه سلوك أفرادها وتصرفاتهم، غير أنه يختلف في قيمته وتنظيره من أمة إلى أخرى، كما أن العلوم المتشابهة قد يوجد فيما بينها نوع من التأثير والتأثر، قل أو كثر، فهذا العرض بهذه الصورة يكشف لنا مواطن الاتفاق والاختلاف والتأثير والتأثر، كما أنه يبرز ملامح الأصالة والإبداع والتميز في فكرنا الأخلاقي.

وقد جاء هذا القسم في ثلاثة فصول على النحو التالي: الفصل الأول - مقدمات في علم الأخلاق، ويتضمن مبحثين:

الأول- علم الأخلاق: تعريفه، مسمياته، موضوعه، فائدته، صلته

بالعلوم الأخرى.

الثاني- الفكر الأخلاقي عند الأمم قبل الإسلام،

وعرضت فيه نموذجين:

النموذج الأول- الفكر الأخلاقي عند المصريين القدماء

النموذج الثاني- الفكر الأخلاقي عند فلاسفة اليونان (سقراط-أرسطو - الأبيقوريون).

# الفصل الثاني- الأخلاق في القرآن والسنة، ويشتمل على:

- الأخلاق في القرآن والسنة وخصائصها
  - الخلق بين الفطرة والاكتساب
  - الجانب الأخلاقي في العبادات
- أركان الفعل الأخلاقي في الإسلام: (الإلزام- المسئولية- الجزاء)
  - وسائل اكتساب الأخلاق والفضائل.

# الفصل الثالث - الفكر الأخلاقي عند المسلمين، ويتضمن أربعة مباحث:

الأول- مراحل الفكر الأخلاقي عند المسلمين وخصائصه ومجالاته.

الثاني- الأخلاق عند الصوفية

الثالث- الفلسفة الخلقية عند مسكويه

الرابع- الفكر الأخلاقي عند الراغب الأصفهاني

# الفصل الأول مقدمات في علم الأخلاق

# المبحث الأول علم الأخلاق: تعريفه، موضوعه، فائدته، صلته بالعلوم الأخرى

#### أولا- الخلق لغة واصطلاحا:

#### أ- الخلق لغة:

الخُلُق: الخَلِيقة أي الطبيعة، والجمع أَخْلاق، والخُلْق والخُلُق: السَّجِية، وفي الحديث "ليس شيء في الميزان أَثْقلَ من حُسن الخُلُق"، والخُلُق بضم اللام وسكونها هو الدِّين، والطبع، والسجية، ويراد به أيضا المروءة، وتَخلَق بخلُق كذا: استعمله من غير أن يكون مخلوقا في فِطْرته، وحقيقة الخُلُق أنه لِصورة الإنسان الباطنة، وهي نفسه وأوصافها ومعانيها المختصة بِها، وهذا ما يتعلق به الثواب والعقاب<sup>(1)</sup>.

#### ب- الخلق اصطلاحا:

تعددت تعريفات "الخلق" عند مفكري الإسلام، ولعله من الفائدة أن نذكر بعض تعريفات القدماء قبل المسلمين للخلق؛ لنرى مدى الاتفاق والاختلاف أو التأثير والتأثر فيما بين المفكرين الأوائل ومفكري الإسلام في هذه القضية.

ومن أقدم التعريفات تعريف "جالينوس" للخلق بأنه حال للنفس داعية الإنسان إلى أن يفعل أفعال النفس بلا روية ولا اختيار (2).

<sup>(1)</sup> ابن منظور ، لسان العرب، مادة (خ ل ق).

<sup>(2)</sup> جالينوس، الأخلاق، ضمن كتاب دراسات ونصوص في الفلسفة والعلوم عند العرب، د. عبد الرحمن بدوي، ص 190.

أما تعريفات مفكري الإسلام للخلق، فمنها:

1- تعریف ابن مسکویه (421هـ) للخلق بأنه "حال للنفس داعیة لها إلى أفعالها من غیر فکر ولا رویة. وهذه الحال تنقسم إلى قسمین: منها ما یکون طبیعیا من أصل المزاج، کالإنسان الذي یحرکه أدنی شيء نحو غضب ویهیج من أقل سبب، ومنها ما یکون مستفادا بالعادة والتدرب، وربما کان مبدؤه بالرویة والفکر، ثم یستمر علیه أولا فأولا حتی یصیر ملکة وخلقا"(1).

2- ويعرفه الراغب الأصفهاني (502هـ) بأنه عبارة عن هيئة موجودة في النفس، يصدر عنها الفعل بلا فكر (2).

5- أما الغزالي (505ه) فيعرف الخلق بأنه عبارة عن هيئة في النفس راسخة، عنها تصدر الأفعال بسهولة ويسر من غير حاجة إلى فكر وروية، فإن كانت الهيئة بحيث تصدر عنها الأفعال الجميلة المحمودة عقلا وشرعا سميت تلك الهيئة خلقا حسنا، وإن كان الصادر عنها الأفعال القبيحة سميت الهيئة التى هي المصدر خلقا سيئا"(3).

ثم يشرع الإمام الغزالي في شرح ما يشتمل عليه هذا التعريف، فيذكر أن تعريفه الأخلاق بأنها هيئة راسخة؛ لأن من يصدر منه بذل المال على الندور لحاجة عارضة، لا يقال: خلقه السخاء، ما لم يثبت ذلك في نفسه ثبوت رسوخ، وإنما اشترط أن تصدر منه الأفعال بسهولة من غير روية؛ لأن من

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص

<sup>(2)</sup> الذريعة إلى مكارم الشريعة، ص 97.

<sup>(3)</sup> إحياء علوم الدين، 3/ 53.

تكلف بذل المال أو السكوت عند الغضب بجهد وروية، لا يقال خلقه السخاء والحلم (1).

ثم يؤكد الغزالي أن الخلق ليس عبارة عن الفعل، ولا القوة، ولا المعرفة، فأما أنه ليس عبارة عن الفعل، فرب شخص خلقه السخاء، ولا يبذل إما لفقد المال أو لمانع، وربما يكون خلقه البخل، وهو يبذل، إما لباعث أو لرياء، وأما أنه ليس عبارة عن القوة؛ فلأن نسبة القوة إلى الإمساك والإعطاء بل إلى الضدين واحد، وكل إنسان خلق بالفطرة قادر على الإعطاء والإمساك، وذلك لا يوجب خلق البخل، ولا خلق السخاء، وأما أنه ليس عبارة عن المعرفة، فلأن المعرفة تتعلق بالجميل والقبيح جميعا على وجه واحد.

وإذا ثبت أن الخلق ليس شيئا مما سبق، فقد صح أنه عبارة عن الهيئة التي بها تستعد النفس لأن يصدر منها الإمساك أو البذل، فالخلق إذا عبارة عن هيئة النفس وصورتها الباطنة<sup>(2)</sup>.

ومن خلال التعريفات الثلاثة السابقة نلاحظ ما يلى:

1-أن هذه التعريفات الثلاثة تتفق في أصلها مع تعريف جالينوس.

2-أنها تؤكد أن الخلق حال أو هيئة للنفس، غير أن الغزالي يضيف وصفا آخر لم يشر إليه السابقون، وهو وصفه الهيئة بالرسوخ والثبات؛ ولذا فإن غير الراسخ من الأخلاق لا يسمى خلقا، كغضب الحكيم<sup>(3)</sup>.

<sup>(1)</sup> السابق والصفحة.

<sup>(2)</sup> إحياء علوم الدين، 3/ 53.

<sup>(3)</sup> جميل صليبا، المعجم الفلسفي، 1/ 49.

3- أن الأفعال الخلقية يجب أن تصدر عن هذه الهيئة بدون فكر أو روية، أي تصدر دون تكلف من فاعلها. لأن المتكلف لا يدوم أمره طويلاً بل يرجع إلى الطبع<sup>(1)</sup>.

4- يضيف الغزالي أمرا ثانيا لم يذكره مسكويه ولا الأصفهاني، هو معيار الحكم على هذه الأخلاق، وهو العقل والشرع، فما مدحه الشرع والعقل من الأفعال الخلقية، سمي خلقا حسنا، وما ذمه الشرع والعقل من الأفعال الخلقية، سمى خلقا سيئا.

وعلى هذا فإن تعريف الغزالي أدق من تعريف مسكويه والأصفهاني، حيث إن تعريف الأخيرين لم يشتمل إلا على عنصر واحد من عناصر الحقيقة الخلقية، وهو عنصر الإرادة، وغفل عن العنصر الثاني وهو القيمة الجمالية للفعل الأخلاقي، أما تعريف الغزالي فقد تضمن العنصرين معا<sup>(2)</sup>.

فلا نستطيع إذن أن نسمي فعلا ما بأنه فعل أخلاقي إلا إذا كان صادرا عن إرادة حرة حكيمة، كما أنه لابد أن يحتوي على الحكم بأنه خير أو شر (3).

#### \* السلوك والخلق:

لما كان الخلق عبارة عن هيئة النفس وهو أمر باطني، فإنه يظهر خارجيا في صورة سلوك، فالسلوك هو الترجمة الظاهرية للخلق،

<sup>(1)</sup> الرازي، مفاتيح الغيب، 30/ 71.

<sup>(2)</sup> د. حمدي عبد العال، الأخلاق ومعيارها بين الوضعية والدين، ص 15، وانظر: د. محفوظ عزام، الأخلاق في الإسلام بين النظرية والتطبيق، ص 13.

<sup>(3)</sup> د. محفوظ عزام، الأخلاق في الإسلام، ص 13.

وهو دليل على الخلق، فإذا كان السلوك حسنا، دل على حسن الخلق، وإذا كان سيئا دل على خلق سيء، ولكن هذه الدلالة لا تكون صحيحة إلا في الأحوال والظروف العادية، لا الاستثنائية (1).

# ثانيا - علم الأخلاق:

# أ- تعريفات علم الأخلاق:

تعددت تعريفات علم الأخلاق، ومنها:

1 أنه مجموعة المبادئ والقيم وقواعد السلوك التي تنظم سلوك الإنسان وعلاقاته مع غيره من الناس، والتي على أساسها يقيم هذا السلوك وهذه العلاقات، وما يصدر عن الإنسان من أفعال وتصرفات (2).

و مجموعة الآداب والقواعد السلوكية المقبولة في عصر أو من قبل جماعة بشرية(3).

وهذا يعني أن لكل شعب أخلاقيته التي تتحدد بالشروط والظروف التي فيها يعيش.

-3 هو نظرية عقلية للخير والشر

4- أنه علم بالفضائل وكيفية اقتتائها ليتحلى بها الإنسان، وبالرذائل وكيفية توقيها ليتخلى عنها الإنسان<sup>(5)</sup>.

وعلى هذا يمكن تعريف علم الأخلاق في الإسلام بما يلى:

(1) د. محمد عبد الستار، دراسات في فلسفة الأخلاق، ص 100- 101.

(2) د. رجب بودبوس، فلسفة الفلسفة، 2/ 145.

(3) موسوعة لالاند الفلسفية، 2/ 837، 739.

(4) السابق، 2/ 839.

(5) د. حمدي عبد العال، الأخلاق ومعيارها بين الوضعية والدين، ص 15، 23.

1- أنه عبارة عن المبادئ والقواعد المنظمة للسلوك الإنساني التي يحددها الوحي لتنظيم حياة الإنسان على نحو يحقق الغاية من وجوده في هذا العالم على الوجه الأكمل والأتم<sup>(1)</sup>.

2- أنه علم يبحث في الأحكام والمعايير والمبادئ التي عن طريقها يوصف السلوك الإنساني بأنه فضيلة فتقتنى أو أنه رذيلة فيتخلى عنها، حتى تزكو النفس الإنسانية، وذلك على أساس من الوحي الذي جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم<sup>(2)</sup>.

## ب- مسميات علم الأخلاق:

لعلم الأخلاق مسميات عديدة، منها: علم السلوك، تهذيب الأخلاق، فلسفة الأخلاق، الحكمة العملية، الحكمة الخلقية<sup>(3)</sup>.

## ج- موضوع علم الأخلاق:

يبحث علم الأخلاق في الموضوعات والقضايا الآتية (4):

1- الأعمال التي صدرت من العامل عن عمد واختيار ، يعلم صاحبها وقت عملها ماذا يعمل.

2-الأعمال التي صدرت لا عن إرادة، ولكن كان يمكن تجنب وقوعها عندما كان مريدا مختارا، فهذا النوعان يحكم عليهما بالخير أو الشر، أما ما

<sup>(1)</sup> د. محفوظ عزام، الأخلاق في الإسلام، ص 14.

<sup>(2)</sup> د. محفوظ عزام، الأخلاق في الإسلام، ص 19.

<sup>(3)</sup> التهانوي، كشاف اصطلاحات الفنون، 2/ 1230، 1/ 50، د. جميل صليبا، المعجم الفلسفي، 1/ 50.

<sup>(4)</sup> أحمد أمين، الأخلاق، ص 6، 3، وانظر: د. محمد نصار، دراسات في فلسفة الأخلاق، ص 19، أ.س. رابوبرت، مبادئ الفلسفة، ص 63.

يصدر لا عن إرادة وشعور، ولا يمكن تجنبه في حالة الاختيار، فليس من موضوع علم الأخلاق.

3- يبحث في مصدر أعمال الإنسان الاختيارية.

4- يبحث أيضا في الحكم الأخلاقي والعواطف ومظاهرها في الحياة.

ومن ثم، فإنه لا يدخل في نطاق البحث في علم الأخلاق إلا السلوك الذي يصدر عن العقلاء من الأحياء بمحض إرادتهم ووحي تفكيرهم، يتناول أفعالهم الإرادية بالقياس إلى الإنسان عامة، لا من حيث إنه يعيش في بيئة معينة أو يخضع لظروف خاصة، أو يعتنق دينا بعينه، بل يدرس السلوك الإنساني بما هو سلوك إنساني يسير بمقتضى ما يضعه علم الأخلاق من قوانين عامة مطلقة لا يحدها زمان ولا مكان (1).

## د- علم الأخلاق بين الوصفية والمعيارية:

ظهر في تاريخ الفكر الفلسفي اتجاهان رئيسان في حقيقة علم الأخلاق<sup>(2)</sup>:

الاتجاه الأول يذهب إلى أن الأخلاق علم يهتم بوصف القواعد والقيم والمبادئ التي تنظم سلوك الإنسان والجماعات البشرية في مكان معين وزمان معين، ومحاولة استنباطها من دراسة سلوك الأفراد والمجتمعات وعلاقاتهم في المجتمعات المختلفة.

<sup>(1)</sup> د. توفيق الطويل، أسس الفلسفة، ص 443، 444.

<sup>(2)</sup> د. رجب بودبوس، فلسفة الفلسفة، 2/ 145- 147، وانظر: د. حمدي عبد العال، الأخلاق ومعيارها، ص 25- 26.

فهذا الاتجاه يرى أن علم الأخلاق علم وصفي تقريري، يهتم بما هو كائن بالفعل، ولا ينظر إلى الأخلاق نظرة نقدية.

وهذه النظرة قد نتج عنها ما يلى:

- 1- الإقرار بنسبية الأخلاق؛ إذ إن لكل جماعة قيمها وقواعد سلوكها ونظرتها لما هو خير أو شر، وهذا يعني استحالة الحكم الأخلاقي على سلوك أي جماعة من خارج الجماعة نفسها.
- 2- الإقرار بالواقع الأخلاقي السائد، ومن ثم فهو اتجاه محافظ لا
   يهدف إلى التغيير، بل غايته وصف ما هو قائم بالفعل.

الاتجاه الثاني، وهو الغالب في الفلسفة، يرى أن الأخلاق لا تهدف إلى دراسة وبحث ما هو قائم أو كائن، بل ما يجب أن يكون؛ إذ ليس المهم سلوك الإنسان الحالي فقط، ولكن ما يجب أن يكون عليه هذا السلوك، لكي يوصف بالأخلاقي.

أي إن علم الأخلاق من وجهة نظرهم علم معياري يهدف إلى الوصول إلى الأفضل.

وهذه النظرة قد ترتب عليها ما يلي:

- 1- رفض مبدأ نسبية الأخلاق؛ لأن مبدأ النسبية يمنع إصدار أي حكم أخلاقي؛ مما يجعل علم الأخلاق غير ذي موضوع.
- 2- هذه النظرة للأخلاق يمكن أن توصف بأنها نظرة تقدمية، فهي لا تهدف إلى وصف ما هو قائم، بل إلى معرفة ما يجب أن يكون، وما هي القيم التي يجب أن يسير عليها الإنسان، وبالتالي فهي لا تسلم بما هو كائن، بل تهدف إلى التغيير نحو ما يجب أن يكون.

#### ه- فائدة علم الأخلاق:

لعلم الأخلاق فوائد متعددة، تهدف إلى بناء الفرد والمجتمع بناء أخلاقيا سليما، خاليا من الآفات، ومن تلك الفوائد:

أنه يبحث فيما ينبغي أن يكون عليه الإنسان، وماذا ينبغي أن يعمل، وبأي شكل يشكل حياته $^{(1)}$ .

فعلم الأخلاق يمتاز عن الفلسفة النظرية في أنه يبحث فيما كان وما هو كائن وما سيكون، ويجتهد في تقرير ما ينبغي أن يكون، فهو علم سلوك الإنسان وعاداته (2).

2- أنه يضع المثل العليا للسلوك الإنساني، إنه يضع القواعد التي تحدد استقامة الأفعال الإنسانية وصوابها، ويدرس الخير الأقصى باعتباره غاية الإنسان القصوى التي لا تكون وسيلة لغاية أبعد منها<sup>(3)</sup>.

3- ولا يكتفي علم الأخلاق بوضع المثل العليا فحسب، ولكنه يهتم بترشيد السلوك الإنساني وتوجيهه نحو اكتساب القيم الخلقية والمثل العليا على أساس من الوعى والإدراك<sup>(4)</sup>.

4- أنه علم يوضح معنى الخير والشر، ويبين ما ينبغي أن تكون عليه معاملة الناس بعضهم بعضا، ويشرح الغاية التي ينبغي أن يقصدها الناس في

<sup>(1)</sup> أ.س. رابوبرت، مبادئ الفلسفة، ص 62.

<sup>(2)</sup> أ.س. رابوبرت، مبادئ الفلسفة، ص 66، وانظر: د. توفيق الطويل، أسس الفلسفة، ص 442.

<sup>(3)</sup> د. توفيق الطويل، أسس الفلسفة، ص 442- 443.

<sup>(4)</sup> د. زقزوق، مقدمة في علم الأخلاق، ص 21.

أعمالهم، وينير السبيل لعمل ما ينبغي(1).

5- أن دارس علم الأخلاق يكون أصدق حكما على سلوك الناس وأخلاقهم، وأقرب إلى الصواب في تقدير أعمالهم وأهدافهم، وأقدر على نقد الأعمال التي تعرض عليه وتقويمها تقويما صحيحا، غير خاضع في أحاكمه للعرف أو العادة أو الميول الشخصية، وإنما مستنده في الحكم الحق والفضيلة (2).

#### ثالثًا - صلة علم الأخلاق بالعلوم الأخرى:

إن تفاعل العلوم بعضها مع بعض وتشابك العلاقات بينها من الأمور الثابتة عند أهل العلم وأرباب الفكر، وقد ساهم هذا التفاعل في إثراء العلوم والفنون، وفي توجيه بعضها مسار البعض، بل أدى ذلك التفاعل إلى امتزاج مصطلحات العلم الواحد بمصطلحات غيره من العلوم<sup>(3)</sup>.

وهذا التفاعل والتداخل نلحظه بقوة بين العلوم الإنسانية كلها، حيث إنها تتجه إلى دراسة الإنسان، ولكن كل منها يستقل بدراسة جانب من جوانبه، وعلم الأخلاق بوصفه علما يهتم بالسلوك الإنساني كان لابد أن توجد صلات بينه وبين العلوم الإنسانية الأخرى، مثل: علم النفس، والاجتماع، والتربية، والقانون (4)، وغيرها من العلوم، وفيما يلي توضيح هذه الصلات بصورة موجزة.

<sup>(1)</sup> أحمد أمين، الأخلاق، ص2، وانظر: د. حمدي عبد العال، الأخلاق ومعيارها، ص 28.

<sup>(2)</sup> د. حمدي عبد العال، الأخلاق ومعيارها، ص 29.

<sup>(3)</sup> د. طه عبد الرحمن، تجديد المنهج، ص 90.

<sup>(4)</sup> د. محمد نصار ، دراسات في فلسفة الأخلاق، ص 26.

#### 1 - صلة علم الأخلاق بعلم النفس.

يختلف علم الأخلاق عن علم النفس في أن علم النفس يهتم بدراسة الظواهر النفسية دون إبداء الحلول لمشاكلها، بينما يتجاوز علم الأخلاق ذلك إلى رسم الطريق السوي للسلوك<sup>(1)</sup>، ومن أجل ذلك فإن علم الأخلاق علم معياري، أما علم النفس فهو علم وصفي<sup>(2)</sup>.

وعلى الرغم من هذا الاختلاف، فإن بينهما صلة قوية تتمثل في المظاهر التالية<sup>(3)</sup>:

1- أن هناك بعض الموضوعات التي يدرسها علم النفس، مثل: الإحساس، والإدراك، والإرادة، والعادة، تعد مقدمة لازمة لدراسة علم الأخلاق.

2- اشتراك العلمين في العديد من التساؤلات، مثل: كيف يتخلق الإنسان؟ وما العلاقة بين الطبيعة والفضائل؟

3- وجود العديد من المصطلحات النفسية في علم الأخلاق، مثل: الضمير، الحاسة الخلقية، البواعث.

4- يحتاج علم النفس إلى بعض المبادئ الأخلاقية لتفسير شيوع ظاهرة ما، كما يحتاج علم الأخلاق إلى بعض نتائج علم النفس لوضع قواعد التغيير لبعض السلوك المخالف للقواعد الأخلاقية.

5- أنه قد تفرع من علم النفس فرع يسمى "علم النفس الاجتماعي"، وهو يبحث في عادات الأقوام المتوحشة، وتطور النظم الاجتماعية، ولهذا الفرع

<sup>(1)</sup> د. محمد نصار ، دراسات في فلسفة الأخلاق، ص 27.

<sup>(2)</sup> د. جمال نصار، مكانة الأخلاق في الفكر الإسلامي، ص 15.

<sup>(3)</sup> السابق والصفحة.

تأثير مباشر في علم الأخلاق<sup>(1)</sup>.

وهذه الصلة القوية بين العلمين قد أشار إليها "سانتهيلير" في مقدمته لكتاب الأخلاق لأرسطو، حيث يقول: "بدون المشاهدة السيكولوجية لا يتحقق علم الأخلاق أو يكون علما تحكميا"(2).

#### 2- صلة علم الأخلاق بعلم الاجتماع

تتضح معالم الصلة بين علم علم الأخلاق وعلم الاجتماع فيما يلى:

ان دراسة السلوك الإنساني الذي هو موضوع علم الأخلاق يجر حتما إلى دراسة الحياة الاجتماعية التي هي موضوع علم الاجتماع $^{(3)}$ .

2- أن الأخلاق يظهر أثرها في المجتمع، فمثلا: انحراف الأحداث، ظاهرة خلقية واجتماعية ترجع إلى أسباب متداخلة، يهتم علم الاجتماع باكتشاف أسبابها، بينما يحاول علم الأخلاق رسم الطريق الصحيح لتلافي هذه الظاهرة<sup>(4)</sup>.

3- أن بحث فضائل الفرد متصل ومتعلق ببحث المجتمع الذي ينتسب إليه، والمثل الأعلى الذي يرسمه علم الأخلاق للفرد، يجب أن يقرن بوضع مثل أعلى للنظم الاجتماعية يعين الفرد على تحقيق غرضه، والذي يتكفل بهذا هو علم الاجتماع<sup>(5)</sup>.

<sup>(1)</sup> أحمد أمين، الأخلاق، ص 6.

<sup>(2)</sup> مقدمة كتاب علم الأخلاق إلى نيقوماخوس لأرسطو، ص 9.

<sup>(3)</sup> أحمد أمين، الأخلاق، ص 6، د. جمال نصار، مكانة الأخلاق في الفكر الإسلامي، ص 15.

<sup>(4)</sup> د. محمد نصار ، دراسات في فلسفة الأخلاق، ص 27.

<sup>(5)</sup> أحمد أمين، الأخلاق، ص 6.

4-علم الاجتماع يبحث في الاجتماع الأول للبشر، ويبحث في اللغة والدين والأسرة والقانون وغير ذلك، ودراسة هذه الأشياء تعين على فهم أعمال الإنسان والحكم عليها بالخيرية أو الشرية<sup>(1)</sup>.

#### 3- صلة علم الأخلاق بعلم أصول الفقه

تظهر ملامح الصلة بين علم الأخلاق وعلم أصول الفقه في التداخل بين الأخلاق والمقاصد عند الأصوليين، فعلم المقاصد أحد فروع علم أصول الفقه بما يشتمل عليه من نظريات أصولية متمثلة في نظرية المقصودات التي تبحث في المضامين الدلالية للخطاب الشرعي، ونظرية القصود التي تبحث في المضامين الإرادية، ونظرية المقاصد التي تبحث في المضامين القيمية للخطاب الشرعي، هذا العلم يمتزج امتزاجا بعلم الأخلاق؛ لأن لكل من المقصود والقصد والمقصد أوصافا أخلاقية ظاهرة وخفية (2)، وبيان ذلك على النحو الآتي (3):

1- أن للمقصود الشرعي وصفين أخلاقبين أساسبين:

الأول – الصبغة المعنوية، فالمقصود الشرعي مدرك عقلي متصل اتصالا بالقيمة العملية التي تقتضي أن الخطاب المبلغ يُنهِض إلى العمل، ويحرك دواعي الممارسة في ظروف سلوكية مخصوصة، وكل ما كان مضمونا دلاليا موجها توجيها عمليا، فله تعلق بالأخلاق، فالمقصود الشرعي بهذه الصبغة مقصود أخلاقي، والشاهد على ذلك قاعدة" العبرة في التصرفات بالمقاصد والمعاني، لا بالألفاظ والمباني.

<sup>(1)</sup> أحمد أمين، الأخلاق، ص 6- 7.

<sup>(2)</sup> د. طه عبد الرحمن، تجديد المنهج، ص 98- 99.

<sup>(3)</sup> السابق، ص 99- 103.

الثاني - الصبغة الفطرية، فالمقصود الشرعي لا يتعارض مع الفطرة، لأنه بمثابة قاعدة للسلوك، وما كان كذلك، فلابد أن يأتي على وفق مقتضيات الفطرة.

2- وللقصود الشرعية وصفان أخلاقيان:

الأول- الصبغة الإرادية، والإرادة معنى أخلاقى.

الثاني- الصبغة التجردية، حيث إن صاحب العمل مطالب بالتجرد عن الأغراض، وهو المسمى بالنية الخالصة، وهي المعيار الذي يحدد القيمة الأخلاقية للأفعال الإرادية، ومن القواعد الأصولية في هذا الصدد "الأمور بمقاصدها".

#### 3- وللمقصد الشرعي وصفان أخلاقيان:

الأول- الصبغة الحكمية، فكل حكم شرعى يقترن بغاية أو حكمة معينة.

الثاني- الصبغة المصلحية، فما من غاية أو حكمة تقترن بالحكم الشرعي، إلا وتشتمل على مصلحة معينة، والمصالح وظيفتها الأساسية وظيفة أخلاقية صريحة، وهي تحقيق الصلاح للمكلف.

#### 4- صلة علم الأخلاق بعلم الفقه

من مظاهر الصلة بين الفقه والأخلاق<sup>(1)</sup>:

- كل حكم شرعي ناهض بتقويم الأخلاق؛ لأنه مبني على الفطرة، وهو بمنزلة قاعدة تقوم السلوك.

-كل حكم شرعي يسن أكثر القواعد تسديدا للسلوك، وأكثرها تغلغلا في العمل.

<sup>(1)</sup> د. طه عبد الرحمن، تجديد المنهج، ص 1.3- 105.

- كل حكم شرعي يقتضي أسبق وأدق الشرائط الأخلاقية، وهي النية والإخلاص، فهما وصفيان أخلاقيان، وهما أسبق وأدق من غيرهما من الشرائط الأخلاقية.
- كل حكم شرعي يحمل أقوم وأسمى القيم الأخلاقية؛ لأنه ينزل على مقتضى الفطرة الإنسانية، فالحكم الشرعي معلق بالقيمة الأخلاقية، وهي تحقيق المصلحة.
- يضاف إلى ذلك أن هناك موضوعات مشتركة بين العلمين، مثل: حرية الإرادة<sup>(1)</sup>.

وبفضل هذا التداخل بين الأخلاق والأحكام الشرعية، فإن الأحكام الشرعية تصير مشتملة على جميع الأصول السلوكية الضرورية والكافية، وبالغة النهاية في كمال هذه الأصول، وهي القاعدة الأخلاقية والشرط الأخلاقي والقيمة الأخلاقية، وما من حكم شرعي إلا وينبني على هذه الأصول<sup>(2)</sup>.

#### 5- صلة علم الأخلاق بالتربية

تظهر التربية الإنسانية الكاملة إذا ما نظرنا إلى احتياجات الإنسان المتعددة ومواهبه المتنوعة، وأحطنا بقواه وملكاته جميعها؛ لكي نتعهدها بالتنمية والتقوية، ولذا تتعدد أنواع التربية تبعا لقوى الإنسان وملكاته، فمنها التربية البدنية، والتربية الأدبية، والتربية العقلية، والتربية العلمية، والتربية المهنية، والتربية الفنية، والتربية الاجتماعية، والتربية الدينية، والتربية الخلقية، والتربية المعلم الخلقية هي السياج الذي يحيط بألوان التربية جميعا، فمن واجب المعلم

<sup>(1)</sup> د. رزق الشامي، الأخلاق، ص 43.

<sup>(2)</sup> د. طه عبد الرحمن، تجدید المنهج، ص 105.

الإحسان في اختيار مادة تدريبه العقلي واللغوي $^{(1)}$ .

#### 6- صلة علم الأخلاق بالقانون

توجد صلة قوية بين علم الأخلاق والقانون، من خلال التداخل فيما يلي<sup>(2)</sup>:

- \* الاتفاق في الموضوع، فموضوع العلمين هو أعمال الناس.
- \* الاتفاق في الغاية، فغايتهما واحدة، وهي تنظيم أعمال الناس لإسعادهم.
  - أن كلا العلمين يضع ضوابط للسلوك الاجتماعي $^{(3)}$ .

وعلى الرغم من هذا الاتفاق، فهناك أوجه اختلاف فيما بينهما، منها<sup>(4)</sup>:

- \* أن دائرة علم الأخلاق أوسع وأشمل من القانون، فالقانون لا يأمر ولا ينهى، فلا يستطيع القانون أن ينهى عن الكذب والحسد، ولا يصل إلى الرذائل الباطنية الخفية، بينما الأخلاق تنهى عن ذلك، وتشرف على الأعمال الظاهرة والباطنة.
- \* أن القانون ينظر إلى الأعمال من حيث نتائجها الخارجية، أما علم الأخلاق فيبحث في حركات النفس الباطنية وأعمالها الخارجية.

<sup>(1)</sup> د. مصطفى حلمى، الأخلاق بين الفلاسفة وعلماء الإسلام، ص 26 -27.

<sup>(2)</sup> أحمد أمين، الأخلاق، ص 7.

<sup>(3)</sup> د. محمد نصار، دراسات في فلسفة الأخلاق، ص 27

<sup>(4)</sup>أحمد أمين، الأخلاق، ص 7.

# المبحث الثاني الفكر الأخلاقي عند الأمم قبل الإسلام أولا- الأخلاق عند المصريين القدماء ثانيا- الأخلاق عند اليونان

#### تمهيد:

جرت عادة مؤرخي الأخلاق أن ينحدروا بنشأة التفكير الخلقي إلى اليونان دون أن يتجاوزوهم إلى أسلافهم من حكماء الشرق، فهم ينكرون، أو على الأقل يستخفون بقيمة التراث الشرقي في مجال الأخلاق<sup>(1)</sup>.

وإذا كان اليونانيون هم أول من أسس علم الأخلاق -كما سنعرف فيما بعد- فليس معنى ذلك أن أمم العالم الأخرى قبل اليونان لم يكن لهم أخلاق، فالأخلاقيات من لوازم الإنسان في كل العصور، وقد عرفت تلك الشعوب هذا اللون من التفكير، ولكن اهتمامهم كان على وجه الخصوص بالأخلاق العملية التي مرنوا عليها في مجتمعاتهم واقتضاها نظام حياتهم، وهم وإن كانوا قد عرفوا الفضائل كلها، وأشادوا بها، إلا أنهم لم يدونوا مذاهب نظرية أو يضعوا قواعد فلسفية؛ وذلك لأنهم كانوا في شغل عن ذلك بالكفاح في سبيل العيش، فصاغوا أراءهم في قصص وأساطير وحكم وأمثال، ولم تكن لهم مناهج علمية (2).

وإن الإنصاف ليقتضى منا أن نعرض لبعض النماذج الخلقية التي كانت سائدة عند بعض الأمم قبل اليونان، وسوف أكتفي بذكر نبذة مختصرة عن الأخلاق عند المصربين القدماء.

<sup>(1)</sup> د. محمد مرحبا، المرجع في تاريخ الأخلاق، ص 139.

<sup>(2)</sup> د. زقزوق، مقدمة في علم الأخلاق، ص 49.

#### أولا- الأخلاق عند المصريين القدماء

لم يكن المصريون القدماء هم أول الأخلاقيين – كما يذكر برستيد وإنما هم أول من وصل إلينا منهم وثائق أخلاقية مدونة، وذلك لأن الأخلاق المصرية وليدة تطور ونضج مستمر لما سبقها من أخلاقيات وآداب<sup>(1)</sup>.

وقد أُطلق على التصور المصري للنظام الخلقي اسم "ماعت"، الذي يعني نقيض الأخطاء الخلقية على وجه عام، هذا النظام "ماعت" يتكون من المجتمع والحكومة والتأثيرات الاجتماعية والحكومية معا، وقد كانت "ماعت" في أول أمرها بمثابة أمر شخصي خاص بالفرد للدلالة على الخلق العظيم في الأسرة أو البيئة التي تحيط بالإنسان مباشرة، ثم انتقلت إلى ميدان أوسع، فصارت تمثل الروح والنظام للإرشاد القومي والإشراف على شئون البشر، بحيث تكون الإدارة المنظمة مفعمة بالاقتتاع الخلقي، وبتلك الكيفية وجدت لأول مرة بيئة ذات قيم عالية (2).

<sup>(1)</sup> د. محمد مرحبا، المرجع في تاريخ الأخلاق، ص 145- 146.

تجدر الإشارة إلى أن الحديث هنا عن وثائق بشرية، وإلا فإننا نجد أن القرآن الكريم قد حفل بذكر العديد من النماذج الأخلاقية منذ خلق آدم عليه السلام، ومن أبرز النماذج الأخلاقية التي ذكرها القرآن الكريم قصة ابني آدم، فهي تشتمل على الكثير من القيم والمعاني الأخلاقية. ولمزيد من التفصيل عن هذه النماذج انظر: أ.د/ محمد عفيفي، النظرية الخلقية عند ابن تيمية، ص 28 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> برستيد، فجر الضمير، ص 157- 158.

#### ومن مظاهر التفكير الخلقى عند المصريين القدماء(1):

- وجود الوازع الخلقي، فقد كان المصري القديم يشعر بوجود جو من الوازع الخلقي يزعه، وهذا الوازع لم يبق منحصرا في العوامل الشخصية، مقتصرا على علاقة الإنسان بأسرته وجيرانه، بل بدأ تأثيره يظهر في الأوساط العليا من المجتمع البشري، فظهر في واجبات الحكومة نحو عامة الشعب.
- ظهور الشعور بالمسئولية الخلقية، تلك المسئولية التي بدأت تأخذ شكل قوة وازعة متزايدة تسيطر على سلوك الإنسان.
- الاهتمام بالفضائل الخلقية، مثل: بر الوالدين، والمحبة بين أفراد الأسرة.
- كانت قوة طلبات "العدالة" و "الحق" أقوى من سلطان الملك نفسه، فلم يكن الملك معفى من القيام بما تحتاجه قبور الأشراف.
- وجوب تحري أخلاق الأصدقاء، وذلك من خلال المعايشة والتعامل المباشر مع من تريد صداقته.
- المبادئ الخلقية عندهم أخذت دورها في النمو، وهي مقرونة بإله الشمس.

#### سمات الفكر الأخلاقي لدى المصريين القدماء:

اتسم الفكر الأخلاقي عند المصريين القدماء بعدد من السمات والخصائص التي أبرزت مكانته ومنزلته في تلك الفترة، ومنها:

<sup>(1)</sup> برستيد، فجر الضمير، ص 130 وما بعدها.

#### 1- الجمع بين النظر والتطبيق العملي في الحياة

فلم يكن هذا الفكر مجرد آراء ونظريات تجريدية مقطوعة الصلة بالواقع، كما هو الحال بالنسبة للكثير من المذاهب الفلسفية القديمة، وهذه السمة منتشرة وسائدة في الفكر الشرقي عموما<sup>(1)</sup>، وهذا ما أكده جون كولر عند حديثه عن الفرق بين الفكر الشرقي والفكر الغربي<sup>(2)</sup>.

#### 2 - تحقيق التوازن بين الجانب الروحي والجانب المادي<sup>(3)</sup>

فعلى الرغم من أن المصريين القدماء قد حققوا انتصارات مادية لم يسبق لها مثيل؛ إذ لم يوجد شعب آخر في بقاع العالم القديم نال من السيطرة على عالم المادة بحالة واضحة للعيان تنطق به آثاره الباقية للآن مثل ما ناله المصريون الأقدمون، فإنهم لم ينسوا الجانب الخلقي في حياتهم المتمثل في العادات والتقاليد والصفات الشخصية<sup>(4)</sup>.

#### 3- تأثيره في الفكر الأخلاقي عموما

وهذه الميزة من أهم ميزات الفكر الخلقي عند المصريين القدماء، فلم يكن النظام الخلقي عند المصريين نظاما ضيقا محدودا، بل كان واسع الانتشار، ذا أثر عظيم في الأمم الأخرى، وهذا ما أشار إليه الشيخ أبو زهرة، فقد ذكر أن الآداب التي اشتملت عليها الديانة المصرية القديمة، والفضائل التي تدعو إليها، كانت معينا خصبا، قبست منه الديانات غير المنزلة وحكمة

<sup>(1)</sup> د. السيد رزق الحجر، الفلسفة الإسلامية، ص 62.

<sup>(2)</sup> الفكر الشرقى القديم، ص 19.

<sup>(3)</sup> د. السيد رزق الحجر، الفلسفة الإسلامية، ص 63.

<sup>(4)</sup> برستيد، فجر الضمير، ص 129- 130.

الحكماء شيئا كثيرا؛ لأنها لم تخل من خير يقتبس وحكمة تقتنص $^{(1)}$ .

ويفصل برستيد القول في أثر الفكر الخلقي المصري على غيره، فيذكر أن له أثرا في العبرانيين وغيرهم من الأمم، فيقول: "إن حكم "أمينموبي" قد قدمت لنا مساعدة جوهرية في الكشف عن مدى انتشار التعاليم الخلقية المصرية القديمة فيما وراء شواطئ النيل وبخاصة في فلسطين، على أن أعظم الأجزاء انتشارا من حكم "أمينموبي" قد تجاوزت فلسطين إلى مدى شاسع، ولا تزال مستعملة بين ظهرانينا "(2)، ثم يؤكد برستيد أن أثر الفكر الخلقي عند المصريين قد امتد إلى المدنية الغربية أيضا، فلم يقتصر أثره في تاريخ الإنسان القديم فقط(3).

<sup>(1)</sup> مقارنات الأديان (الديانات القديمة)، ص 20.

<sup>(2)</sup> فجر الضمير، ص 355.

<sup>(3)</sup> السابق والصفحة.

#### ثانيا - الأخلاق عند فلاسفة اليونان

اتخذ التفكير الأخلاقي صورته العلمية الدقيقة أول الأمر في فلسفة اليونان، وإن لم يلفت إليه أنظار المفكرين إلا بعد أن شرع التفكير الفلسفي يتطور وينضج، ولكن البحث الأخلاقي عندهم لم يكن بدءا فجائيا غير مسبوق بمقدمات تسلم إليه، فإن العبارات البسيطة المتناثرة في شعر الحكمة إبان القرن السادس والسابع قبل الميلاد كان لها أثرها الملحوظ في التفكير الخلقي الذي بدا واضحا في آثار أفلاطون وأرسطو بعد (1).

وقد كانت الأفكار الأخلاقية منثورة في أقوال الشعراء على شكل حكم وأمثال، ولم يكن ثمَّ علم خاص بها، ولذلك كان أول ظهور للشعور الأخلاقي عند اليونان إنما هو في شعرهم<sup>(2)</sup>.

يضاف إلى ذلك الشذرات التي خلفها فيثاغورس الذي سبق إلى تمثيل بعض وجوه المذهب الأفلاطوني، وهيرقليطس الذي يمكن اعتباره مبشرا بالمذهب الرواقي، وديمقريطس الذي اتصلت نزعته بعده بالمذهب الأبيقوري<sup>(3)</sup>.

غير أن الاهتمام بالإنسان وسلوكه في الفلسفة اليونانية قبل سقراط كان يشغل مكانا ثانويا عارضا<sup>(4)</sup>.

وقد بنى الأخلاقيون جميعا في تلك العصور مذهبهم الأخلاقي على الساس واحد، هو أن الإنسان لا عمل له في الحياة إلا أن يعيش وفق الطبيعة،

<sup>(1)</sup> د. توفيق الطويل، الفلسفة الخلقية، ص 21.

<sup>(2)</sup> أ.س. رابوبرت، مبادئ الفلسفة، ص68.

<sup>(3)</sup> د. توفيق الطويل، الفلسفة الخلقية، ص 21.

<sup>(4)</sup> د. توفيق الطويل، الفلسفة الخلقية، ص 22.

وإذا انتهى الأخلاقي من إقامة هذا الأساس، فإنه لا مناص له للوصول إلى الغاية من أن يجيب عن سؤالين، لا ثالث لهما:الأول – ما الذي تصبو إليه الطبيعة الإنسانية؟ (تحديد الخير المطلق)، الثاني – ما السبيل إلى الحصول عليها؟ (تحديد الواجب)، ومن ثم فالمذاهب الأخلاقية القديمة ليست إلا محاولات مختلفة لحل هاتين القضيتين الأساسيتين (1).

ولذا ابتدأت الفلسفة الأخلاقية عند اليونان بقولها: إن هناك خيرا عظيما يجدُّ الإنسان للوصول إليه، ويُقصد الحصول عليه لذاته، لا لأنه وسيلة إلى شيء غيره، ويمكن تحصيل ذلك الخير بالعمل، وهذا الخير هو السعادة، وهي الغاية القصوى لأعمالنا، وكل غاية غيرها تابعة لها<sup>(2)</sup>.

وسوف نبرز أهم ملامح الفكر الأخلاقي عند اليونان من خلال عرض ثلاثة نماذج أخلاقية عندهم: الأول- سقراط، الثاني- أرسطو، الثالث- الأبيقوريون.

#### 1- الأخلاق عند سقراط:

يكاد يتفق جميع مؤرخي الفلسفة على أن سقراط كان مؤسس الفلسفة الأخلاقية في العالم الغربي<sup>(3)</sup>.

فقد كان سقراط أول من اهتم اهتماما ملحوظا بدراسة السلوك الإنساني؛ لأن الأبحاث الطبيعية والميتافيزيقية كانت تستنفد اهتمام أسلافه من

<sup>(1)</sup> أندريه كريسون، المشكلة الأخلاقية والفلاسفة، ترجمة وتعليق: د. عبد الحليم محمود، أ. أبو بكر ذكري، ص 85-87.

<sup>(2)</sup> أ.س. رابوبرت، مبادئ الفلسفة، ص 69.

<sup>(3)</sup> أندريه كريسون، المشكلة الأخلاقية والفلاسفة، ص 88.

الفلاسفة $^{(1)}$ ، ولذلك قيل عنه: "إنه استنزل الفلسفة من السماء إلى الأرض $^{(2)}$ .

ولعل السبب في اهتمام سقراط بالجانب الأخلاقي هو محاولة التصدي للمذهب السوفسطائي، حيث عمد السوفسطائية إلى زعزعة المبادئ الأخلاقية والاجتماعية لدى الناس، فتصدى سقراط لتفنيد مغالطاتهم، وعن طريق تعاليمه الأخلاقية أخذت الفلسفة الخلقية تشغل في الفكر اليوناني المكان البارز الذي لم تفتقده بعد ذلك أبدا، ومن أجل هذا قيل إن سقراط كان نقطة البدء الرئيسة التي صدرت عنها اتجاهات الفلسفة الخلقية اليونانية التي جاءت بعده، وكان بهذا منشئ علم الأخلاق بمعناه الصحيح<sup>(3)</sup>.

فقد ذهب السوفسطائيون إلى أن الفرد مقياس الخير والشر، كما أنه كان مقياس الصواب والخطأ، وإذا كانت الحقائق في مجال المعرفة نسبية متغيرة، وليست مطلقة ثابتة، كانت القيم والمبادئ في مجال الأخلاق نسبية تتغير بتغير الزمان والمكان، وتختلف باختلاف الظروف والأحوال<sup>(4)</sup>.

وقد طبق سقراط نظريته في المعرفة على مجال الأخلاق، فجعل مهمته الرئيسة في هدم النظرية السوفسطائية تحليل المفهومات الخلقية، عساه أن يتوصل إلى فهم دقيق للمعاني الأخلاقية العامة التي تصدق في كل زمان ومكان، وكانت المحاورات التي كتبها أفلاطون، وهي التي تغلب عليها النزعة السقراطية، يشيع فيها البحث في تعريف المفاهيم الأخلاقية (5).

<sup>(1)</sup> د. توفيق الطويل، الفلسفة الخلقية، ص 21.

<sup>(2)</sup> أحمد أمين، الأخلاق، 118.

<sup>(3)</sup> د. توفيق الطويل، الفلسفة الخلقية، ص 22.

<sup>(4)</sup> د. توفيق الطويل، الفلسفة الخلقية، ص 24.

<sup>(5)</sup> د. توفيق الطويل، الفلسفة الخلقية نشأتها وتطورها، ص 25.

وعلى الرغم من أن سقراط يعد مؤسس علم الأخلاق عند اليونان كما سبق، فإنه من الصعب جدا أن نعرف بالضبط رأيه الأخلاقي، فهو لم يكتب شيئا، ولم تخرج تعاليمه عن أن تكون محادثات وتأثيرات شخصية (1).

ويمكن عرض مذهبه الأخلاقي من خلال بيان رأيه في القضايا التالية: أ- معرفة النفس

يرى سقراط أن الإنسان لا يمكنه أن يعيش كما ينبغي إلا إذا حقق عمليا القاعدة المكتوبة على معبد جزيرة دلفي :"اعرف نفسك بنفسك"، وذلك لأن الإنسان يجد في هذه المعرفة (معرفته بنفسه) أعظم الفوائد، كما أن من جهل نفسه يحصل أكبر المضار، فكل من يعلم نفسه، يعلم النافع له ويميز بين ما في إمكانه وما لا يحتمله، وحينئذ يعيش الإنسان سعيدا(2).

#### ب- السعادة

إذا ما تتبه الإنسان إلى مطامحه الغريزية، فإنه يلاحظ في سهولة أن هذه الطبيعة لا تهدف إلا إلى شيء واحد لا تريد عنه بديلا هو: السعادة.

وبعد تأكيد سقراط على أهمية السعادة، ينتقل إلى بيان ماهيتها، أو المراد بها، بيد أنه يبدأ بعرض بعض معانيها وينتقدها، فيذكر أن السعادة ليست الجمال؛ لأن الجمال ربما يكون ضحية لغاو متهتك، وليست القوة؛ لأن القوة قد تغري صاحبها، فيتهور، فيصبح شقيا، وليست الثراء، فكم من أشخاص بعث فيه الثراء نوعا من الرخاوة، طغت مضارها على ما كانوا يأملونه من نعيم، وليست المجد، فكم من أشخاص كان مجدهم وثقة الناس فيهم عاملين في

<sup>(1)</sup> أندريه كريسون، المشكلة الأخلاقية والفلاسفة، ص 88.

<sup>(2)</sup> أندريه كريسون، المشكلة الأخلاقية والفلاسفة، ص 92.

#### ضياعهم.

إذن ما السعادة من وجهة نظر سقراط؟

إنه يرى أن السعادة لا تنجم عن شيء مادي، وإنما هي أثر لحالة نفسية أخلاقية، هي الانسجام بين رغبات الإنسان والظروف التي يوجد فيها، وكلما قلت الرغبات، كثر إمكان الوصول إليها<sup>(1)</sup>.

وأعظم هذه الرغبات أو أعظم سعادة عند سقراط هي معرفة الحق، وهذه المعرفة هي الفضيلة، ويمكن أن تكتسب بالبحث (2).

وهذه العلاقة الوثيقة بين الفضيلة والمعرفة هي أهم ما يميز الفكر الأخلاقي عند سقراط وأفلاطون من بعده، وهي ظاهرة إلى حد ما في الفكر الأخلاقي اليوناني كله<sup>(3)</sup>.

إن سقراط يؤكد أنه لا فضيلة إلا المعرفة، حيث إن معرفة الإنسان الخير والشر، تكفي وحدها لعمل الخير وتجنب الشر، وإقدام الإنسان على الشرليس له من سبب إلا الجهل بنتائجه، فكل الشرور ناشئة من الجهل.

ومعنى هذا أن الإنسان لا يستطيع أن يعمل الخير ما لم يعلم الخير، وكل عمل صدر لا عن علم بالخير، فليس خيرا ولا فضيلة، فالعمل الخير لابد أن يكون مؤسسا على العلم ومنه ينبع<sup>(5)</sup>.

<sup>(1)</sup> أندريه كريسون، المشكلة الأخلاقية والفلاسفة، ص 93 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> أ.س. رابوبرت، مبادئ الفلسفة، ص 70.

<sup>(3)</sup> رسل، تاريخ الفلسفة الغربية، 1/ 165.

<sup>(4)</sup> أحمد أمين، الأخلاق، ص 133، وانظر: أحمد أمين، زكي نجيب محمود، قصة الفلسفة اليونانية، ص 123.

<sup>(5)</sup> أحمد أمين، زكي نجيب محمود، قصة الفلسفة اليونانية، ص 124.

وهذا خطأ واضح، فكثير ما يعلم الإنسان الخير، ويتجنبه، ويعلم الشر ويأتيه، فمعرفة الخير ليست كافية في الحمل على فعله، بل لابد أن ينضم إليها إرادة قوية حتى يعمل على وفق ما علم (1).

وليس معنى هذا إنكار شرط العلم أو التقليل والغض من دوره في عمل الخير، بل لابد أن يضاف إلى العلم بالخير، العمل به أيضا.

هذه هي أهم آراء سقراط الأخلاقية، ويمكن إيجاز أهم إسهاماته في مجال الأخلاق فيما بلي<sup>(2)</sup>:

- -1 أنه رد الأحكام الخلقية على الأفعال الإنسانية إلى مبادئ عامة تصدق في كل زمان ومكان.
- 2− أنه أول من حرص على إيجاد مقياس ثابت تقاس به خيرية الأفعال وشريتها.
- 3- أنه أول من وضع مذهبا في السعادة، فشاعت فكرة السعادة عند
   خلفائه من فلاسفة اليونان.

#### 2- الأخلاق عند أرسطو:

إذا كان سقراط هو أول مَن أسس للمشكلة الأخلاقية في اليونان، فإن أرسطو يعد أول من مَذْهَب الأخلاق حقيقة، وكتابه "الأخلاق إلى نيقوماخوس" ذو أهمية عظمى في تحديد مذهبه الأخلاقي<sup>(3)</sup>، وقد ابتدأ أرسطو بحثه في الأخلاق بالإجابة عن ثلاثة أسئلة، هي: (1) ما هو أعظم خير للإنسان؟ (2)

<sup>(1)</sup> أحمد أمين، الأخلاق، ص 133.

<sup>(2)</sup> د. توفيق الطويل، الفلسفة الخلقية نشأتها وتطورها، ص 22- 23، 26.

<sup>(3)</sup> أندريه كريسون، المشكلة الأخلاقية والفلاسفة، ص 116.

#### وما غايته القصوى؟ (3) وما غرضه؟(1)

#### أ- الخير عند أرسطو

يذهب أرسطو إلى أن لأفعالنا غاية نرجوها لذاتها، هذه الغاية لا يمكن أن تكون شيئا سوى الخير، وهذا الخير الذي هو أعلى وأرفع من جميع الأشياء هو السعادة، وهذا ما أجمع عليه الناس كما يذكر أرسطو<sup>(2)</sup>.

ويزيد أرسطو هذه المسألة وضوحا، فيذكر أن جميع الناس يفعلون ما يفعلونه بسبب الغاية المقصودة الكاملة، وهذه الغاية مطلوبة لذاتها، لا لغيرها، وهي التي تُؤثر لذاتها أبدا، هذه الغاية هي السعادة، فهي التي نؤثرها لنفسها، ولا نطلبها في وقت من الأوقات لغيرها، وهذا لازم فيها؛ لأنها مكتفية بنفسها (3).

يتضح من كلام أرسطو أن الخير أو ما هو خير للإنسان يجب أن يتوفر فيه شرطان: الأول أن يكون غاية قصوى، أو خيرا تاما يختار لذاته، ولا يكون وسيلة لغاية أبعد. الثاني- أن يكون كافيا بنفسه، أي كفيلا وحده أن يسعد الحياة، دون حاجة لخير آخر، وهذان الشرطان متحققان في السعادة (4).

وكل الناس حسبما يرى أرسطو متفقون على أن الخير هو السعادة، فإننا نريدها دائما لذاتها، لا لغاية أخرى وراءها<sup>(5)</sup>.

وهذا يدفعنا إلى الحديث عن ماهية السعادة عند أرسطو.

يذكر أرسطو أن الناس قد اختلفوا في تحديد المراد بالسعادة، فمنهم من

<sup>(1)</sup> أ.س. رابوبرت، مبادئ الفلسفة، ص 73.

<sup>(2)</sup> أرسطو، الأخلاق، ترجمة: إسحق بن حنين، ص 54 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> أرسطو، الأخلاق، ص66.

<sup>(4)</sup> يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانية، ص 244.

<sup>(5)</sup> أندريه كريسون، المشكلة الأخلاقية والفلاسفة، ص 117.

يرى أن السعادة في الحياة الحيوانية، وبعضهم يراها في الثراء، وبعضهم يجدها في المجد، وآخرون يزعمون أنها هي اللذة، ولكن أرسطو ينتقد هذه الآراء، ويؤكد أنها تعريفات خاطئة لمفهوم السعادة، لأنها لا تعبر عن السعادة الحقيقية.

#### إذن ما السعادة الحقيقية عند أرسطو؟

يرى أرسطو أن السعادة تكون في النشاط الذي يؤديه الإنسان، وهو ما يسمى بفكرة "المهنة" أو الوظيفة"، فإذا كان للإنسان وظيفة خاصة به، فإنه يحقق جوهره الذاتي، فيعمل ما يتلاءم مع طبيعته فيعيش سعيدا<sup>(1)</sup>.

ثم يحدد أرسطو تلك الوظيفة بأنها الحياة العقلية التي تظهر في صورتين: الأولى - حياة التأمل وليس للإنسان حياة أسمى ولا أسعد منها، الثانية - الحياة المنظمة حسب العقل، وهي حياة تتميز بنمو الفضائل الأخلاقية (2).

#### ب- الفضائل

يعرف أرسطو الفضيلة بأنها حال معتادة موجودة في التوسط، وهي متوسطة بين خسيستين أو رذيلتين: إحداهما بالزيادة، والأخرى بالنقصان<sup>(3)</sup>.

والفضيلة عند أرسطو صنفان: الأول- فضيلة فكرية، وهي التي تكتسب بالتعلم، ولذا تحتاج إلى دربة طويلة ومدة من الزمان، ومثالها: الحكمة والفهم، الثاني- فضيلة خلقية، وهي التي تكتسب من العادة، ومثالها: الحرية

<sup>(1)</sup> أندريه كريسون، المشكلة الأخلاقية والفلاسفة، ص 117- 119.

<sup>(2)</sup> أندريه كريسون، المشكلة الأخلاقية والفلاسفة، ص 120- 122.

<sup>(3)</sup> أرسطو، الأخلاق، ص 96- 97.

والعفة (1).

ويذهب أرسطو إلى أن الفضيلة الخلقية توسط<sup>(2)</sup>، بمعنى أنها وسط بين رذيلتين: إحداهما إفراط، والأخرى تفريط، فالشجاعة مثلا توسط فيما بين الخوف (الجبن) والتقحم (التهور)<sup>(3)</sup>.

وقد اعترض البعض على نظرية الوسط أو التوسط التي ذهب إليها أرسطو؛ لأن هناك كثيرا من الفضائل لا يظهر فيها أنها وسط بين رذيلتين، كالصدق والعدل، فليس هناك إلا صدق وكذب، وظلم وعدل، وهناك أيضا بعض الفضائل ليست في وسط الرذيلتين، مثل: الشجاعة، فإنها ليست على بعدين متساويين من التهور والجبن<sup>(4)</sup>.

#### 3- الأخلاق عند الأبيقوريين:

يرى أبيقور أن هناك شيئين يعملان في خطورة على شقاء الإنسان: الأول- الإيمان بأن الآلهة يهتمون بأمر البشر، الثاني- الفزع من الموت، وهما أمران لا يجعلان الإنسان ينظم حياته؛ لذا يجب تحرير النفوس من هاتين الفكرتين المؤرقتين؛ لتحقيق السعادة (5).

<sup>(1)</sup> أرسطو، الأخلاق، ص 83، 85.

<sup>(2)</sup> الوسط الخلقي لا يقصد به الوسط الرياضي الواقع على مسافة واحدة من طرفين، بحيث لا يتغير، وإنما هو وسط بالإضافة إلينا، فيتغير تبعا للأفراد والأحوال، أو هو الوسط الذي يعينه العقل بالحكمة تبعا للظروف.

انظر: إبراهيم مدكور، دروس في تاريخ الفلسفة، ص 85.

<sup>(3)</sup> أرسطو، الأخلاق، ص 103.

<sup>(4)</sup> أحمد أمين، الأخلاق، ص 136.

<sup>(5)</sup> أندريه كريسون، المشكلة الأخلاقية والفلاسفة، ص 127.

والسعادة هي السبيل الملائم للطبيعة، وهي الحصول على اللذات، والابتعاد عن الألم، وتعليم بني البشر فن الحصول على اللذة وتحاشي الألم (1). فالسعادة عند أبيقور في اللذة الحسية؛ لأنه لا يعترف بغير المادة (2).

واللذة نوعان: الأول - يتعلق بما من شأنه الحركة، مثل لذة الأكل والشرب، الثاني - يتعلق بما من شأنه السكون والطمأنينة، وهو انعدام الألم<sup>(3)</sup>.

ويذهب أبيقور إلى أن عدم الألم ليس مجرد تمتع فحسب، وإنما هو تمتع بلغ القمة.

ثم يتحدث أبيقور عن سبب الألم، فيذكر أنه الرغبات التي لم تجد سبيلها إلى التحقق، وعلاج ذلك إنما يكون بتنظيم رغباتنا، فهناك رغبات طبيعية ضرورية، مثل: رغبة الأكل والشرب، ورغبات طبيعية ليست ضرورية، مثل، الترف، ورغبات ليست طبيعية ولا ضرورية، مثل البخل، فالسعادة هي تنظيم هذه الرغبات والحد من شأنها، واتباع دائم للاعتدال (4).

والحكيم يصغى دائما إلى النوع الأول من الرغبات، ويقهر النوع الثالث ويرفضه بالكلية، أما النوع الثاني فإنه ينظر فيه بحكمته العملية، فإن حكمت بقبوله فعله بتؤدة، خشية أن يتحول إلى رغبات ضرورة، فيصبح عبدا لها<sup>(5)</sup>.

<sup>(1)</sup> أندريه كريسون، المشكلة الأخلاقية والفلاسفة، ص 130.

<sup>(2)</sup> يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانية، ص 293.

<sup>(3)</sup> أندريه كريسون، المشكلة الأخلاقية والفلاسفة، ص 130- 131.

<sup>(4)</sup> أندريه كريسون، المشكلة الأخلاقية والفلاسفة، ص 132، 134.

<sup>(5)</sup> يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانية، ص 294.

#### - سمات عامة للأخلاق عند اليونان:

يمكن أن نوجز أهم سمات وخصائص الأخلاق عند اليونان فيما يلي (1):

1- أن الأخلاق عندهم تابعة للسياسة، فالأخلاق اليونانية أخلاق مدنية سياسية فقط، يوضح ذلك أن أفلاطون قد طابق بين الفضائل الأخلاقية وبين الطبقات المكونة لسكان المدينة، وأرسطو جعل البحث في الخير الأسمى مختصا بعلم السياسة.

2- أنها أخلاق موضوعة وضعا إنسانيا، حيث يقوم حاكم المدينة بوضعها؛ لأنه حائز على معرفة المطلق ومعرفة الخير الأقصى وقادر على وضع القوانين العادلة من وجهة نظر أفلاطون.

3- أنها موضوعة لفئة من الناس، فهي متعلقة بالمواطنة المدنية بمعناها الضيق الذي يعني التساكن في مدينة واحدة، ولا تتعلق بالفطرة الإنسانية.

4- أنها أخلاق مبنية على التعدد، لا التوحيد، ففلاسفة اليونان قالوا بتعدد الآلهة، ولا يخفى أن أخلاقا نبتت في فكر أُشرب بعقيدة كثرة الآلهة وتعددها، لابد وأن تحمل بعضا من آثار هذه العقيدة.

<sup>(1)</sup> د. طه عبد الرحمن، تجديد المنهج، ص 404- 404.

## الفصل الثاني الأخلاق في القرآن والسنة

#### تمهيد:

اعتنى القرآن الكريم وكذا السنة النبوية الصحيحة بالحديث المفصل عن الأخلاق والحث على التحلي بمكارمها وتجنب القبيح منها، فبين القرآن فضل الخلق بأن النبي كان على خلق عظيم، ووضحت السنة أهمية الأخلاق من خلال تأكيد النبي على أن أقرب الناس منه مجلسا يوم القيامة أحسنهم أخلاقا، وبهذه التعاليم الأخلاقية أقام الإسلام بناء أخلاقيا متكاملا أفاد منه مفكرو الإسلام كما سيتضح لنا فيما بعد.

وقد أكد الطاهر ابن عاشور أن تهذيب الأخلاق هو أحد المقاصد الأصلية الثمانية التي جاء القرآن لتبيانها (1)، ووافقه الشنقيطي فذهب إلى أن المصالح التي عليها مدار الشرائع ثلاثة: الأولى: درء المفاسد المعروف عند أهل الأصول بالضروريات. والثانية: جلب المصالح، المعروف عند أهل الأصول بالحاجيات. والثالثة: الجري على مكارم الأخلاق ومحاسن العادات، المعروف عند أهل الأصول بالتحسينيات والتتميمات. وكل هذه المصالح الثلاث هدى فيها القرآن العظيم للطريق التي هي أقوم الطرق وأعدلها. ... والحض على مكارم الأخلاق ومحاسن العادات كثير جدا في كتاب الله وسنة نبيه هي ولذلك لما سئنات عائشة رضي الله عنها عن خلقه ها قالت: كان خُلقه القرآن يشتمل على جميع مكارم الأخلاق (2).

<sup>(1)</sup> التحرير والتنوير، 1/ 37- 38.

<sup>(2)</sup> أضواء البيان.

### المبحث الأول حسن الخلق ومنزلته في القرآن والسنة

الخلق العظيم هو أرقى منازل الكمال في عظماء الرجال<sup>(1)</sup>. وحسن الخلق من صفات النبيين والمرسلين وخيار المؤمنين، وقد دعا القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة إلى التخلق بحسن الخلق وضرورة التحلي بمكارم الأخلاق وفضائلها، فحسن الخلق يحمل على التنزه عن الذنوب والعيوب والتحلي بمكارم الأخلاق من الصدق في المقال والتلطف في الأحوال والأفعال وحسن المعاملة مع الرحمن والعشرة مع الإخوان وطلاقة الوجه وصلة الرحم والسخاء والشجاعة وغير ذلك من الكمالات<sup>(2)</sup>.

ويمكن إبراز اهتمام القرآن والسنة بحسن الخلق في عدة ملامح: أولها - وصف القرآن الكريم للنبي ﷺ بأنه على خلق عظيم، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ١٠٠٠ ﴾ القلم: ٤

ثانيها - وصف أم المؤمنين السيدة عائشة رضي الله عنها للنبي بي بأنه كان خلقه القرآن، أو كان قرآنا يمشي بين الناس، وأيضا ورد عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما أنه قال: لم يكن النبي بي فاحشا ولا متفحشا".

أَيْ نَاطِقًا بِالْفُحْشِ، وَهُوَ الزِّيَادَة عَلَى الْحَدِّ فِي الْكَلَامِ السَّيِّئ ، وَالْمُتَفَحِّشِ الْمُتَكَلِّفِ لِذَلِكَ أَيْ لَمْ يَكُنْ لَهُ الْفُحْشِ خُلُقًا وَلَا مُكْتَسِبًا، وَوَقَعَ عِنْد التَّهِ النَّرْمِذِيّ مِنْ طَرِيقِ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ الْجَدَلِيّ قَالَ: " سَأَلْت عَائِشَة عَنْ خُلُقِ النَّبِيّ ﷺ التَّرْمِذِيّ مِنْ طَرِيقِ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ الْجَدَلِيّ قَالَ: " سَأَلْت عَائِشَة عَنْ خُلُقِ النَّبِيّ ﷺ

<sup>(1)</sup> أضواء البيان.

<sup>(2)</sup> فيض القدير.

فَقَالَتْ: لَمْ يَكُنْ فَاحِشًا وَلَا مُتَفَحِّشًا، وَلَا سَخَّابًا فِي الْأَسْوَاق، وَلَا يَجْزِي بِالسَّيِّئَةِ، وَلَكِنْ يَعْفُو وَيَصْفَح (1).

فقد كان النبي ﷺ أحسن الناس خلقا، فعَنْ صَفِيَّة بِنْت حُيَيّ قَالَتْ: " مَا رَأَيْت أَحْدًا أَحْسَن خُلُقًا مِنْ رَسُول اللَّه صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. أَخْرَجَه الطَّبَرَانِيُّ فِي الْأَوْسَط بِإِسْنَادٍ حَسَن.

ثالثها - أن بعثته على كانت لإتمام مكارم الأخلاق، فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ على: إنَّمَا بُعثْتُ لأُنَمِّمَ صَالِحَ الْأَخْلَق.

مسند أحمد قال شعيب: إسناده صحيح

وعن عائشة أنها قالت مكارم الأخلاق صدق الحديث وصدق الناس وإعطاء السائل والمكافأة وحفظ الأمانة وصلة الرحم وقرى الضيف والحياء رأسها، قالت: وقد تكون مكارم الأخلاق في الرجل، ولا تكون في ابنه وتكون في ابنه ولا تكون فيه، وقد تكون في العبد ولا تكون في سيده يقسمها الله لمن أحب

وقد قالت العلماء إن أجمع آية للبر والفضل ومكارم الأخلاق قوله عز وجل ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْبَ وَيَنَّهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنَكَرِ وَٱلْبَغَىٰ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ آ ﴾ النحل: ٩٠.

رابعها - دعوته إلى المعاملة الحسنة، فعَنْ مُعَاذٍ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(1)</sup> ابن حجر العسقلاني، فتح الباري.

<sup>(2)</sup> ابن عبد البر، التمهيد.

وقد عني صلى الله عليه وسلم بالأخلاق حتى كان يوصى بها المبعوثين في كل مكان كما أوصى معاذ بن جبل رضي الله عنه بقوله: "اتق الله حيث ما كنت وأتبع السيئة الحسنة تمحها وخالق الناس بخلق حسن"(1).

قال ابن عبد البر: وقوله ﷺ: وخالق الناس بخلق حسن" هذا من خصال التقوى، ولا تتم التقوى إلا به، وإنما أفرده بالذكر للحاجة إلى بيانه، فإن كثيرا من الناس يظن أن التقوى هي القيام بحق الله دون حقوق عباده، فنص له على الأمر بإحسان العشرة للناس، فإنه ﷺ كان قد بعثه إلى اليمن معلما لهم ومفقها وقاضيا، ومن كان كذلك فإنه يحتاج إلى مخالقة الناس بخلق حسن ما لا يحتاج إليه غيره مما لا حاجة للناس به ولا يخالطهم، وكثيرا ما يغلب على من يعتني بالقيام بحقوق الله والانعكاف على محبته وخشيته وطاعته إهمال حقوق العباد بالكلية أو التقصير فيها، والجمع بين القيام بحقوق الله وحقوق عباده عزيز جدا لا يقوى عليه إلا الكمل من الأنبياء والصديقين، وقال الحارث عباده عزيز جدا لا يقوى عليه إلا الكمل من الأنبياء والصديقين، وقال الحارث المحاسبي: ثلاثة أشياء عزيزة أو معدومة: حسن الوجه مع الصيانة، وحسن الخلق مع الديانة، وحسن الإخاء مع الأمانة. ... وقد عد الله في كتابه مخالقة الناس بخلق حسن من خصال التقوى، بل بدأ في قوله أعدت للمتقين الذين ينفقون في السراء والضراء والكاظمين الغيظ والعافين عن الناس والله يحب المحسنين"(2).

وعن أبِي هُرَيْرَة مرفوعا قال:" إِنَّكُمْ لَنْ تَسَعُوا النَّاس بِأَمْوَالِكُمْ، وَلَكِنْ يَسَعهُمْ مِنْكُمْ بَسْط الْوَجْه وَحُسْن الْخُلُق.

<sup>(1)</sup> أضواء البيان 8/ 250.

<sup>(2)</sup> جامع العلوم.

خامسها- بيان عظم منزلة حسن الأخلاق ومكانتها، ومن ذلك:

1− أن صاحبه أحب الناس إلى الله عز وجل، ففي الحديث أن ناسا من الأعراب قالوا: أي الناس أحب إلى الله يا رسول الله؟ قال ﷺ: أحب الناس إلى الله أحسنهم خلقا. صحيح ابن حبان، قال شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح

وهو أيضا أحب إلى النبي ﴿ وأقرب الناس منه مجلسا، فعَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ جَدِّهِ، أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِي ﴾ يَقُولُ: أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِأَحَبِّكُمْ إِلَيَّ وَأَقْرَبِكُمْ مِنِّي مَجْلِسًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ؟ "فَسَكَتَ الْقَوْمُ، فَأَعَادَهَا مَرَّتَيْنِ أَوْ ثَلَاثًا، قَالَ الْقَوْمُ: نَعَمْ يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: "أَحْسَنُكُمْ خُلُقًا".مسند أحمد، وقال شعيب: إسناده حسن

2- أن حسن الخلق من الإيمان، بل هو أفضل الإيمان، فعَنْ أَبِي الْمُأْمَة، عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: "إِنَّ مِنَ الإِيمَانِ حُسْنُ الْخُلُقِ، وَأَفْضَلُكُمْ إِيمَانًا أَحْسَلُكُمْ أَمُامَة، عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: "إِنَّ مِنَ الإِيمَانِ حُسْنُ الْخُلُقِ، وَأَفْضَلُكُمْ إِيمَانًا أَحْسَلُكُمْ خُلُقًا". المعجم الكبير للطبراني

وفي رواية أن صاحبه أكمل الناس إيمانا، فعن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: أكمل المؤمنين إيمانا أحاسنهم أخلاقا، وأن المرء ليكون مؤمنا وأن في خلقه شيئا فينقص ذلك من إيمانه. تعظيم قدر الصلاة للمروزي

3 - صاحبه يثاب ببيت في أعلى الجنة، عَنْ أَبِي أُمَامَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: أَنَا زَعِيمٌ بِبَيْتٍ فِي رَبَضِ الْجَنَّةِ لِمَنْ تَرَكَ الْمِرَاءَ وَإِنْ كَانَ مُحِقًا، وَبِبَيْتٍ فِي وَسَطِ الْجَنَّةِ لِمَنْ تَرَكَ الْكَذِبَ وَإِنْ كَانَ مَازِحًا، وَبِبَيْتٍ فِي أَعْلَى الْجَنَّةِ لِمَنْ حَسَّنَ خُلُقَهُ. سنن أبي داود، وصححه الألباني

4- يدرك صاحبه درجة الصائم القائم، عَنْ عَائِشَةَ، أَنَّ النَّبِيَ ﷺ قَالَ: إِنَّ الرَّجُلَ لَيُدْرِكُ بِحُسْنِ الْخُلُقِ دَرَجَةَ الصَّائِمِ الْقَائِمِ".مسند أحمد

قال ابن عبد البر: وأخبر النبي ﷺ أن صاحب الخلق الحسن يبلغ بخلقه درجة الصائم لئلا يشتغل المريد للتقوى عن حسن الخلق بالصوم والصلاة، ويظن أن ذلك يقطعه عن فضلهما (1).

5- أن حسن الخلق أثقل الأعمال في الميزان، عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: "مَا مِنْ شَيْءٍ أَثْقُلُ فِي الْمِيزَانِ مِنْ خُلُقٍ حَسَن. مسند أحمد، قال شعيب: إسناده صحيح

6- أنه عنوان صحيفة المسلم: فعن دَاوُدُ بْنُ رُشَيْدٍ ؛ قَالَ: كَانَ يُقَالُ: عُنْوَانُ صَحِيفَة الْمُسْلِم حُسْنُ خُلُقه (2).

#### \* المراد بحسن الخلق:

اتضح لنا فيما سبق أهمية حسن الخلق بالنسبة للإنسان المسلم، فهو أمر ضروري في حياته، وله فضائل عظيمة في أخراه، ولذا كان لابد من بيان المراد بحسن الخلق

عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: ألا أدلكم على مكارم الأخلاق في الدنيا والآخرة ؟ قالوا بلى يا رسول، قالﷺ: صل من قطعك، وأعط من حرمك، واعف عمن ظلمك. شعب الإيمان

وروي عن السلف أيضا تفسيرات لحسن الخلق، منها<sup>(3)</sup>: عن الحسن قال: حسن الخلق الكرم والبذلة والاحتمال

<sup>(1)</sup> جامع العلوم.

<sup>(2)</sup> أبو بكر الدينوري، المجالسة وجواهر العلم.

<sup>(3)</sup> ابن عبد البر، جامع العلوم.

وعن الشعبي قال: حسن الخلق البذلة والعطية والبشر الحسن وكان الشعبي كذلك .

وعن ابن المبارك قال: هو بسط الوجه وبذل المعروف وكف الأذى وقال الإمام أحمد: حسن الخلق أن لا تغضب ولا تحقد، وعنه أنه قال: حسن الخلق أن تحتمل ما يكون من الناس

وقال إسحاق بن راهويه: هو بسط الوجه وأن لا تغضب ونحو ذلك

قال محمد بن نصر وقال بعض أهل العلم: حسن الخلق كظم الغيظ لله وإظهار الطلاقة والبشر إلا للمبتدع والفاجر والعفو عن الزالين إلا تأديبا وإقامة الحد وكف الأذى عن كل مسلم ومعاهد إلا تغيير منكر وأخذا بمظلة لمظلوم من غير تعد.

وقال ابن حجر: حُسن الْخَلْق: إِخْتِيَارِ الْفَضَائِل، وَتَرْك الرَّذَائِل<sup>(1)</sup>.

#### \* الخلق بين الفطرة والاكتساب:

عند الحديث عن الخلق أو الأخلاق، فإنه يتبادر إلى الذهن مباشرة سؤال مؤداه: هل يمكن أن يقع الخلق كسبيا أو هو أمر خارج عن الكسب، أي يكون جبلة وفطريا؟

وللإجابة عن هذا السؤال ينبغي أن نتوقف عند قول النبي الأشج عبد القيس رضي الله عنه: "إن فيك لخلقين يحبهما الله: الحلم والأناة، فقال: أخلقين تخلقت بهما، أم جبلني الله عليهما؟ فقال الله عليهما، فقال: الحمد لله الذي جبلني على خلقين يحبهما الله ورسوله"(2).

<sup>(1)</sup> فتح الباري.

<sup>(2)</sup> صحيح مسلم، والحديث بهذا اللفظ في سنن أبي داود.

فنلاحظ في هذا الحديث أن الأشج قد سأل النبي على عن طبيعة هذين الخلقين، أهما جبلة وفطرة أم اكتساب، فأخبره النبي النهما فطرة وجبلة، ولم ينكر عليه استفساره عن الجبلة والاكتساب، يقول ابن حجر: "فَتَرْدِيده السُّوَال وَتَقْرِيره عَلَيْهِ يُشْعِر بِأَنَّ فِي الْخُلُق مَا هُوَ جِبِلِيِّ، وَمَا هُوَ مُكْتَسَب" (1)، فدل الحديث على أن من الخلق ما هو طبيعة وجبلة، وما هو مكتسب، فالخلق يمكن أن يقع كسبيا بالتخلق والتكلف حتى يصير له سجية وملكة، ويمكن أن يوجد فطرة وجبلة، وكان النبي اليقول في دعاء الاستفتاح: اللهم اهدني يوجد فطرة وجبلة، وكان النبي المحسنها إلا أنت واصرف عني سيئها لا يصرف عنى سيئها إلا أنت، فذكر الكسب والقدر (2).

فالأخلاق قد تكون فطرة وقد تكون مكتسبة، وإنكار أحدهما خروج عن الحق، فلا يمكن القول بأن الأخلاق كلها فطرة، ولا يمكن القول كذلك بأن الأخلاق كلها مكتسبة.

#### \* الجانب الأخلاقي للعبادات:

المتأمل للقرآن في هديه يجد مبدأ الأخلاق في كل تشريع فيه حتى العبادات. ففي الصلاة خشوع وخضوع وسكينة ووقار، فأتوها وعليكم السكينة والوقار.

وقال تعالى في شأن الصلاة: ﴿ إِنَ ٱلصَّكَلُوةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَالْمُنكَرِ ﴾ العنكبوت: ٤٥، فأشار إلى ما في الصلاة وإقامتها من الصلاح

<sup>(1)</sup> ابن حجر، فتح الباري، 17/ 184.

<sup>(2)</sup> ابن القيم، مدارج السالكين، 2/ 315.

النفساني<sup>(1)</sup>، حيث إنها تمنع عن الاشتغال بالدنيا وتخشع القلب ويحصل بسببها تلاوة الكتاب والوقوف على ما فيه من الوعد والوعيد والمواعظ والآداب الجميلة وذكر مصير الخلق إلى دار الثواب أو دار العقاب رغبة في الآخرة ونفرة عن الدنيا<sup>(2)</sup>.

وفي الزكاة مروءة وكرم {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنِّ وَالْأَذَى} [264/2]. وقوله {إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ لا نُرِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلا شُكُوراً} [9/76]. وفي إيجاب الزكاة علاج صالح متعين لإزالة مرض حب الدنيا عن القلب<sup>(3)</sup>.

وحكم الصيام حكم عظيم من الأحكام التي شرعها الله تعالى للأمة، وهو من العبادات الرامية إلى تزكية النفس ورياضتها، وفي ذلك صلاح حال الأفراد فردا فردا؛ إذ منها يتكون المجتمع<sup>(4)</sup>.

ففي الصيام "من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه". وقوله صلى الله عليه وسلم: "الصيام جنة"

وفي الحج: {فَلا رَفَثَ وَلا فُسُوقَ وَلا جِدَالَ فِي الْحَجِّ} .

وفي الاجتماعيات خوطب صلى الله عليه وسلم بأعلى درجات الأخلاق حتى ولو لم يكن داخلا تحت الخطاب لأنه ليس خارجا عن نطاق الطلب {وَقَضَى رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ} ثم يأتى بعدها {وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً} (5).

<sup>(1)</sup> التحرير والتتوير.

<sup>(2)</sup> تفسير الفخر الرازي.

<sup>(3)</sup> تفسير الفخر الرازي.

<sup>(4)</sup> التحرير والنتوير.

<sup>(5)</sup> أضواء البيان 8/ 249.

#### - بعض الفضائل الخلقية في القرآن والسنة:

وسوف نلقي الضوء على بعض الفضائل الخلقية التي حث عليها القرآن الكريم، ودعت إليها السنة النبوية أيضا، ومنها:

#### 1 - حسن الظن بالله:

من الفضائل الخلقية التي حتّنا الشرع عليها فضيلة حسن الظن بالله تعالى، فهي من الفضائل التي تحلى بها أنبياء الله عليهم الصلاة والسلام، فهذا سيدنا موسى لما أدركه فرعون وجنوده، أحسن الظن بربه، قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا تَرْبَهَا الْمَحْمُعَانِ قَالَ أَصْحَبُ مُوسَى إِنّا لَمُدْرَكُونَ ﴿ قَالَ كَلّآ إِنّ مَعِي رَبّي سَيَهْدِينِ ﴿ فَافَعَيْنَا اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ

وسيد الخلق أجمعين سيدنا محمد شخضرب لنا أروع الأمثلة في حسن الظن بالله عندما أدركه المشركون في الغار هو وصاحبه أبو بكر، فعن أبي بكر رضي الله عنه قال: كنت مع النبي صلى الله عليه وسلم في الغار فرأيت آثار المشركين قلت: يا رسول الله لو أن أحدهم رفع قدمه رآنا، قال: ما ظنك باثنين الله ثالثهما. صحيح البخاري

وقد تضمنت السنة النبوية الشريفة العديد من الأحاديث التي تدعو إلى حسن الظن بالله، فمن ذلك:

عن أبي هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن الله يقول: أنا عند ظن عبدي في وأنا معه إذا دعاني. سنن الترمذي، قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح.

وفي رواية عن أبي هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: إن الله جل وعلا يقول: أنا عند ظن عبدي بي، إن ظن خيرا فله، وإن ظن شرا فله.

#### صحيح ابن حبان، قال شعيب الأرنؤوط: إسناده صحيح على شرط مسلم

عن أبي سفيان عن جابر قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: لا يموتن أحدكم إلا وهو يحسن بالله الظن. صحيح مسلم

عن أبي هريرة رضي الله عنه: عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: إن حسن الظن بالله تعالى من عبادة الله. مستدرك الحاكم، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه

وقد بين الله تعالى أن سوء الظن سبب الهلاك، قال تعالى: ﴿ وَذَلِكُمْ ظَنَّكُو وَذَلِكُمْ ظَنَّكُو وَقد بين الله تعالى اللّه تعالى لا يعلم كثيرا مما تعملون هو الذي الظن الفاسد وهو اعتقادكم أن الله تعالى لا يعلم كثيرا مما تعملون هو الذي أتلفكم وأرداكم عند ربكم، فَأَصْبَحْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ في مواقف القيامة خسرتم أنفسكم وأهليكم. وتلا الحسن هذه الآية ثم قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "قال الله تعالى أنا مع عبدي عند ظنه بي وأنا معه إذا دعاني"، ثم افتر الحسن ينظر في هذا فقال: ألا إنما عمل الناس على قدر ظنونهم بربهم، فأما المؤمن فأحسن الظن بربه فأحسن العمل، وأما الكافر والمنافق فأساءا الظن بالله فأساءا العمل.

#### 2- فضيلة الصدق:

الصدق هو الإخبار على وفق ما في الواقع<sup>(2)</sup>. والصدق من أهم الفضائل الخلقية التي دعا إليها القرآن الكريم، وقد أمرنا الله تعالى أن نكون مع

<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير.

<sup>(2)</sup> المباركفوري، تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي، 6/ 91.

الصادقين، فقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ الصادق التوبة، أي اصدقوا، والزموا الصدق، تكونوا من أهله، وتنجوا من المهالك، ويجعل لكم فرجا من أموركم ومخرجا (1).

وهذه الدعوة الإلهية التي تؤكد على ضرورة التحلي بالصدق ولزومه قد سبقها عدة إشارات مهمة:

أولها – أن الصدق من صفات الله تعالى، ولذا فإنه من صفات الله الكمال، يقول تعالى : ﴿ قُلُ صَدَقَ اللَّهُ ﴾ سورة آل عمران، آية: ٩٥، ويقول أيضا: ﴿ وَإِنَّا لَصَلْدِقُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾ سورة الأنعام، آية: ١٤٦.

ثانيها - أن الصدق من صفات الأنبياء أيضا، يقول تعالى في حق سيدنا إبراهيم عليه السلام: ﴿ وَاَذَكُرُ فِي ٱلْكِنَبِ إِبْرَهِيمَ إِنَّهُۥ كَانَ صِدِيقًا نَبِيًّا ﴿ وَاَذَكُرُ فِي ٱلْكِنَبِ إِبْرَهِيمَ إِنَّهُۥ كَانَ صِدِيقًا نَبِيًّا ﴿ وَاَذَكُرُ فِي ٱلْكِنَبِ إِدْرِيسَ إِنَّهُۥ كَانَ صِدِيقًا نَبِيًّا ﴿ وَاَذَكُرُ فِي ٱلْكِنَبِ إِدْرِيسَ إِنَّهُ، كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًا ﴿ وَالْكَنْ اللهِ مورة مريم.

ثالثها - أنه من صفات المؤمنين، يقول تعالى عن مريم: ﴿ مَّا ٱلْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَهُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ وَأُمُّهُ، صِدِيقَةً ﴾ سورة المائدة، آبنُ مَرْيَهُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ وَأُمُّهُ، صِدِيقَةً ﴾ سورة المائدة، آية: ٧٠ ، ويقول أيضا في حق المؤمنين جميعا: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلنِّينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ عُمْ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَنهَدُوا بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ في سَبِيلِ ٱللَّهِ أُولَئِهَ هُمُ الصَّكِيدِ قُونَ لَيْ اللَّهُ المَوْمِنِينَ رِجَالُ صَدَقُوا مَا الصَّكِيدِ قُونَ لَكُونِينَ رِجَالُ صَدَقُوا مَا الصَّكِيدِ قُونَ لَيْ اللَّهُ وَمِنْ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالُ صَدَقُوا مَا

<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير، 2/ 485.

عَنهَدُوا اللَّهَ عَلَيْ إِذَ فَمِنْهُم مِّن قَضَىٰ نَحْبَهُ، وَمِنْهُم مِّن يَننَظِرُ وَمَا بَدَّلُواْ تَبْدِيلا ﴿ اللَّهِ سورة الأَحزاب.

رابعها - أن القرآن الكريم قد أكد على أن الصدق ينفع صاحبه يوم القيامة، يوم لا ينفع مال ولا بنون، يقول تعالى: ﴿ قَالَ اللَّهُ هَلَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ مَّ لَكُ مُ جَنَّتُ مَّ يَحَيِّى مِن تَحَيِّهَا اللَّانَهَ لُرُ خَلِدِينَ فِهَا آبَداً رَضِى اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنَهُ ذَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ ﴿ اللَّهُ عَنْهُمْ مَنَاتُ مَ عَلَيْ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنهُ ذَلِكَ الْفَوْرُ الْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنهُ ذَلِكَ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنهُ ذَلِكَ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنهُ وَلَكُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنهُ وَلَكُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْهُمْ اللَّهُ عَنْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْهُمْ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَلِكُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَنْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَهُمُ اللَّهُ عَنْهُمْ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَنْهُ وَرَضُوا عَنْهُ وَلِكُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُولِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُولِكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُولُولُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُ الْعُلْمُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولُولُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُولُولُ

ولم تغفل السنة النبوية المطهرة أيضا بيان فضل الصدق وأهميته، ففي الحديث الصحيح أن النبي هو قال :"إن الصدق يهدي إلى البر، وإن البريهدي إلى البرة، وإن الرجل ليصدق حتى يكون صديقا"(1)، بل إن النبي صلى الله عليه وسلم يؤكد أن الصدق يجلب البركة في البيع، حيث يقول صلى الله عليه وسلم :" البيعان بالخيار ما لم يتفرقا، فإن صدقا وبينا بورك لهما في بيعهما، وان كذبا وكتما محقت بركة بيعهما"(2).

وقد ذكر النبي صلى الله عليه وسلم في حديثه عن أخبار الأمم السالفة أن الصدق كان سبب نجاة من حل به الكرب، فعن ابن عمر رضي الله عنهما: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: بينما ثلاثة نفر ممن كان قبلكم يمشون إذ أصابهم مطر، فأووا إلى غار، فانطبق عليهم، فقال بعضهم لبعض: إنه والله يا هؤلاء لا ينجيكم إلا الصدق، فليدع كل رجل منكم بما يعلم أنه قد صدق

<sup>(1)</sup> صحيح البخاري، كتاب الأدب، باب قول الله تعالى { يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وكونوا مع الصادقين } / التوبة: 119، وما ينهى عن الكذب ، حديث رقم 5743.

<sup>(2)</sup> صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب البيعان بالخيار ما لم يتفرقا، حديث رقم 2004.

فبه"(1).

نلاحظ مما سبق إذن تأكيد القرآن والسنة على أهمية التحلي بخلق الصدق، وبيان عظم جزاء من يتحلى به، ليتأكد لدينا أن هذه الدعوة لم تكن دعوة نظرية فحسب، بل هي دعوة نظرية وعملية معا.

#### 3- فضيلة الحلم:

الحلم هو ضبط النفس والطبع عن هيجان الغضب، والجمع أحلام (2)، وهذه الصفة من صفات الكمال لله عز وجل، يقول تعالى: ﴿ وَاللَّهُ غَفُورٌ كِلِيمٌ السورة البقرة.

- وهذه الصفة الأخلاقية العالية اتصف بها الأنبياء أيضا، حيث يقول تعالى عن سيدنا إبراهيم: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَأُوَّاهُ حَلِيمٌ اللهِ سورة التوبة، ويقول أيضا في وصف سيدنا إسماعيل: ﴿ فَبَشَرْنَكُ بِغُلَامِ عَلِيمِ اللهِ ﴾ سورة الصافات.

- وصفة الحلم من الصفات التي يحبها الله تعالى، ففي الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم قال للأشج: "إِنَّ فِيكَ خَلَّتَيْنِ يُحِبُّهُمَا اللَّهُ الْحِلْمُ وَالْأَنَاةُ". قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَنَا أَتَخَلَّقُ بِهِمَا، أَمِ اللَّهُ جَبَلَنِي عَلَيْهِمَا، قَالَ: بَلِ اللَّهُ جَبَلَكَ عَلَيْهِمَا". قَالَ: الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي جَبَلَنِي عَلَى خَلَّتَيْنِ يُحِبُّهُمَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ" وَرَسُولُهُ" (3).

فهذا الحديث يثبت أن الحلم والأناة من الصفات الفطرية التي فطر الله

<sup>(1)</sup> صحيح البخاري، كتاب الأنبياء، باب { أم حسبت أن أصحاب الكهف والرقيم } الكهف 9، حديث رقم 3278.

<sup>(2)</sup> الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، 1/ 171.

<sup>(3)</sup> سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب قبلة الرجل، حديث رقم 5227.

عليها بعض العباد، ولكن السؤال هنا: ماذا لو لم يكن الإنسان حليما؟

للإجابة عن هذا السؤال نقرأ حديث النبي صلى الله عليه وسلم:"إِنَّمَا الْحِلْمُ بِالتَّكَلُمِ" (1)، فهذا الحديث فيه دلالة على أن الإنسان إذا لم يكن متخلقا بخلق، وأراد أنه يكتسبه، فباستطاعته أن يفعل ذلك، ومثاله في الحديث اكتساب خلق الحلم، وهذا بعد توفيق الله تعالى.

-وهذه الصفة كانت إحدى الصفات والعلامات والدلائل الدالة على صدق نبوة سيدنا محمد ﷺ، فعَنْ عَبْد اللَّه بن سَلام ، قَالَ: إنَّ اللَّهَ لَمَّا أَرَادَ هُدَى زَبْد بِن سَعْنَةَ، قَالَ زَبْدُ بِن سَعْنَةَ: مَا مِنْ عَلامَاتِ النُّبُوَّة شَيْءٌ إِلا وَقَدْ عَرَفْتُهَا فِي وَجْهِ مُحَمَّد ﷺ، حينَ نَظَرْتُ إِلَيْهِ إِلاَ اثْنَتَيْنِ لَمْ أَخْبُرْهُمَا مِنْهُ، يَسْبِقُ حِلْمُهُ جَهْلَهُ، وَلا تَرْيِدُ شِدَّةُ الْجَهْلِ عَلَيْهِ إلا حِلْمًا، فَكُنْتُ أَلْطُفُ لَهُ لأَنْ أُخَالِطَهُ، فَأَعْرِفَ حِلْمَهُ مِنْ جَهْلِهِ. قَالَ زَيْدُ بِنِ سَعْنَةَ: فَخَرَجَ رَسُولُ اللَّه ﷺ يَوْمًا مِنَ الْحُجُرَاتِ وَمَعَهُ عَلِيٌّ بن أَبِي طَالِبِ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ، فَأَتَاهُ رَجُلٌ عَلَى رَاحِلَتِهِ كَالْبَدَويِّ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ بُصْرَى قَرْيَةَ بني فُلان قَدْ أَسْلَمُوا، وَدَخَلُوا فِي الْإِسْلَامِ، وَكُنْتُ حَدَّثَتْهُمْ إِنْ أَسْلَمُوا أَتَاهُمُ الرِّزْقُ رَغَدًا، وَقَدْ أَصنابَتْهُمْ سَنَةٌ وَشَدَّةٌ وَقُحُوطٌ مِنَ الْغَيْثِ، فَأَنَا أَخْشَى بَا رَسُولَ اللَّه أَنْ يَخْرُجُوا مِنَ الإسْلام طَمَعًا كَمَا دَخَلُوا فِيهِ طَمَعًا، فَإِنْ رَأَيْتَ أَنْ تُرْسِلَ إِلَيْهِمْ بِشَيْءٍ تُعِينُهُمْ بهِ فَعَلْتَ، فَنَظَرَ إِلَى رَجُلِ إِلَى جَانِيهِ أَرَاهُ عَلِيًّا رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، مَا بَقِيَ مِنْهُ شَيْءٌ، قَالَ زَيْدُ بِنِ سَعْنَةَ: فَدَنَوْتُ إِلَيْه، فَقُلْتُ: يَا مُحَمَّدُ، هَلْ لَكَ أَنْ تَبِيعَنِي تَمْرًا مَعْلُومًا مِنْ حَائِطِ بني فُلان إِلَى أَجْل كَذَا وَكَذَا ؟ فَقَالَ: لا يَا يَهُودِيُّ، وَلَكِنِّي أَبِيعُكَ تَمْرًا مَعْلُومًا إِلَى أَجْلِ كَذَا وَكَذَا، وَلا تُسَمِّي حَائِطَ بني

<sup>(1)</sup> الطبراني، المعجم الكبير.

فُلان، قُلْتُ: بَلَى، فَبَايعَنِي فَأَطْلُقْتُ هِمْيَانِي، فَأَعْطَيْتُهُ ثَمَانِينَ مِثْقَالا مِنْ ذَهَب فِي تَمْر مَعْلُوم إِلَى أَجْلِ كَذَا وَكَذَا، فَأَعْطَاهَا الرَّجُلَ، ...، فَقَالَ زَيْدُ بن سَعْنَةَ: فَلَمَّا كَانَ قَبْلَ مَحَلِّ الأَجَلِ بِيَوْمَيْنِ أَوْ تَلاثٍ، أَنَيْتُهُ فَأَخَذْتُ بِمَجَامِع قَمِيصِهِ وَرِدَائِهِ، وَنَظَرْتُ إِلَيْهِ بِوَجْهٍ غَلِيظٍ، فَقُلْتُ لَهُ: أَلا تَقْضِينِي يَا مُحَمَّدُ حَقِّي؟ فَوَاللَّهِ مَا عَلِمْتُكُمْ بني عَبْدِ الْمُطَّلِب لَمَطْلٌ، وَلَقَدْ كَانَ لِي بِمُخَالَطَتِكُمْ عَلِمٌ، وَنَظَرْتُ إلَى عُمَرَ، ...، فَقَالَ: يَا عَدُوَّ اللَّهِ أَتَقُولُ لِرَسُولِ اللَّهِ ﴿ مَا أَسْمَعُ، وَتَصْنَعُ بِهِ مَا أَرَى، فَوَالَّذِي بَعَثَهُ بِالْحَقِّ لَوْلا مَا أُحَاذِرُ فَوْتَهُ لَضَرَبْتُ بِسَيْفِي رَأْسَكَ، وَرَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَنْظُرُ إِلَى عُمَرَ فِي سُكُونِ وتُؤَدِّة، ثُمَّ قَالَ: يَا عُمَرُ، أَنَا وَهُوَ كُنَّا أَحْوَجَ إِلَى غَيْر هَذَا، أَنْ تَأْمُرَنِي بِحسن الأَدَاءِ، وتَأْمُرَهُ بِحسن التِّبَاعَةِ، اذْهَبْ بِهِ يَا عُمَرُ وأَعْطِهِ حَقَّهُ وَزِدْهُ عِشْرِينَ صَاعًا مِنْ تَمْرِ مَكَانَ مَا رَوَّعْتَهُ، قَالَ زَيْدٌ: فَذَهَبَ بِي عُمَرُ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ، فَأَعْطَانِي حَقِّي، وَزَادَنِي عِشْرِينَ صَاعًا مِنْ تَمْرِ، فَقُلْتُ: مَا هَذِهِ الزِّيَادَةُ يَا عُمَرُ ؟ فَقَالَ: أَمَرَني رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ أَزيدَكَ مَكَانَ مَا رَوَّعْتُكَ، قُلْتُ: وتَعْرِفُنِي يَا عُمَرُ ؟ قَالَ: لا، مَنْ أَنْتَ ؟ قُلْتُ: أَنَا زَيْدُ بن سَعْنَةَ، قَالَ: الْحَبْرُ، قُلْتُ: الْحَبْرُ، قَالَ: فَمَا دَعَاكَ أَنْ فَعَلْتَ بِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ مَا فَعَلْتَ وَقُلْتَ لَهُ مَا قُلْتَ؟ قُلْتُ: يَا عُمَرُ، لَمْ تَكُنْ مِنْ عَلامَاتِ النُّبُوَّة شَيْءٌ إلا وَقَدْ عَرَفْتُهُ فِي وَجْهِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ حِينَ نَظَرْتُ إلَيْهِ إلا اثْتُتَيْن لَمْ أَخْبُرْهُمَا مِنْهُ، يَسْبقُ حِلْمُهُ جَهْلَهُ، وَلا يَزِيدُهُ الْجَهْلُ عَلَيْهِ إلا حِلْمًا، فَقَدْ أُخْبِرْتُهُمَا، فَأُشْهِدُكَ يَا عُمَرُ أنِّي قَدْ رَضِيتُ بِاللَّهِ رَبًّا وَبِالْإِسْلامِ دِينًا وَبِمُحَمَّدِ نَبِيًّا، وَأُشْهِدُكَ أَنَّ شَطْرَ مَالِي وَانِّي أَكْثَرُهَا مَالا صَدَقَةٌ عَلَى أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ. فَقَالَ عُمَرُ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ: أَوْ عَلَى بَعْضِهِمْ، فَإِنَّكَ لا تَسَعُهُمْ. قُلْتُ: أَوْ عَلَى بَعْضِهِمْ، فَرَجَعَ عُمَرُ وَزَيْدٌ إِلَى

رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ زَيْدٌ: أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (1).

وما أحوجنا في هذه الأيام إلى الالتزام بمثل هذه الأخلاق الحميدة التي تساعدنا على إصلاح فساد المجتمعات ومقاومة ما تفشى فيها من أخلاق رذيلة وسيئة، من الكذب والغضب والحقد والخيانة وغيرها من الرذائل التي تعاني منها مجتمعاتنا الإسلامية.

#### خصائص الأخلاق في الإسلام:

تتميز الأخلاق في الإسلام بجملة من الخصائص والميزات، منها:

1- الربانية، أي إنها من عند الله، فالآداب والأخلاق الإسلامية آداب ربانية، فالوحي هو الذي وضع أصولها وحدد أساسياتها، فنجد القرآن ذاته يعنى برسم المعالم الرئيسية لآداب المسلم من إحسان للوالدين ورعاية اليتيم وابن السبيل والفقراء والمساكين، والإخلاص في العمل، وغض البصر وحفظ الفرج،.....إلخ، حتى إننا نجد القرآن يُعلم المسلمين أدب المشي إذا مشوا، فضلا عما زخرت به السنة من آداب تتعلق بالأكل والشرب واللباس والنوم واليقظة والدخول والخروج، وغيرها(2).

ولما كان مصدر الأخلاق رباني، فإنها مبنية على التوحيد، لا التعدد، بخلاف الأخلاق عند اليونان<sup>(3)</sup>.

2- الشمول، فدائرة الأخلاق في الإسلام من السعة بحيث تغطي

<sup>(1)</sup> الطبراني، المعجم الكبير، 5/ 222، حديث رقم: 5147.

<sup>(2)</sup> عمار سكرى، المختصر الهام في الخصائص العامة للإسلام، ص 9.

<sup>(3)</sup> د. طه عبد الرحمن، تجدید المنهج، ص 402.

جميع شئون الحياة (1)، فإنها لم تدع جانباً من جوانب الحياة الإنسانية: روحية أو جسمية، دينية أو دنيوية، عقلية أو عاطفية، إلا رسمت له المنهج الأمثل للسلوك الرفيع، وقد شملت الأخلاق الإسلامية أيضا ما يتعلق بالفرد في كافة نواحيه، وما يتعلق بالأسرة، وما يتعلق بالمجتمع، وما يتعلق بغير العقلاء من الحيوان والطير، وما يتعلق بالكون الكبير: من حيث إنه مجال التفكر والاستدلال بما فيه من إبداع وإتقان على وجود مبدعه وقدرته وعلى علمه وحكمته، وبهذا نجد أن الإسلام نظر إلى الأخلاق نظرة جامعة محيطة مستوعبة، أما الفلسفات والنظريات البشرية فكان عيبها أنها نظرت إلى الأخلاق في زاوية واحدة، وأغفلت الأخرى (2)، وهذا يتضح في الأخلاق اليونانية التي كانت منحصرة في الجانب السياسي فقط. (3).

#### 3- الجمع بين الواقعية والمثالية

إن من أهم خصائص الأخلاق في الإسلام أنها وسط بين غلاة المثاليين الذين تخيلوا الإنسان ملاكا، فوضعوا له من القيم ما لا يمكن له، وبين غلاة الواقعيين الذين حسبوه كالحيوان، فأرادوا له من السلوك ما لا يليق به (4)، فالأخلاق في الإسلام تأخذ بعين الاعتبار واقع الإنسان من حيث تكوينه وقدراته، كما تدعو إلى المثالية من خلال دعوتها إلى التسامي والتشبه بالملائكة، ومن مظاهر هذا الجمع أو هذه الوسطية: أنها تجمع في مسألة

<sup>(1)</sup> د. كايد قرعوش وآخرون، الأخلاق في الإسلام، ص 53.

<sup>(2)</sup> عمار سكري، المختصر الهام في الخصائص العامة للإسلام، ص 32- 34.

<sup>(3)</sup> د. طه عبد الرحمن، تجديد المنهج، ص 401.

<sup>(4)</sup> عمار سكري، المختصر الهام في الخصائص العامة للإسلام، ص 40.

العقاب بين العدل الذي هو تطبيق العقوبة، والعفو والصفح<sup>(1)</sup>.

#### 4- أخلاق واقعية ممكنة التطبيق

فقد جاء الإسلام بأخلاق واقعية، لا تصدر أوامرها ونواهيها لأناس يعيشون في أبراج عاجية، إنما تخاطب بشرا، لهم دوافع وشهوات، ولهم مطامع وآمال، ومصالح وحاجات<sup>(2)</sup>، فاعترفت الأخلاق الإسلامية بالضعف البشري وبالدوافع البشرية، ومن مظاهر هذه الواقعية<sup>(3)</sup>:

- أن الإسلام لم يوجب على من يريد الدخول في الإسلام أن يتخلى عن ثروته كما يحكي الإنجيل عن المسيح أنه قال لمن أراد اتباعه: بع مالك واتبعني! بل راعى الإسلام حاجة الفرد والمجتمع إلى المال وأمره بتتميته والمحافظة عليه.
- تجلت واقعية الإسلام في الجانب الأخلاقي حين شرع مقابلة السيئة بمثلها بلا عدوان، ولكن رغب بالعفو والمغفرة للمسيء.
- أنها أقرت النفاوت النظري والعملي بين الناس، فليس كل الناس في درجة واحدة في الالتزام بما أمر الله به من أوامر والانتهاء عما نهى عنه من نواه، فهناك الظالم لنفسه والمقتصد والسابق بالخيرات.
- أن الأخلاق الإسلامية لم تفترض أهل التقوى معصومين من كل ذنب، بل يعصون، ولكن مزية المتقين إنما هي التوبة والرجوع إلى الله كما وصفهم الله بقوله: ﴿ وَٱلَّذِيكَ إِذَا فَعَلُوا فَنَحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَّرُوا اللّهَ

<sup>(1)</sup> د. كايد قرعوش وآخرون، الأخلاق في الإسلام، ص 54- 55.

<sup>(2)</sup> د. جمال نصار، مكانة الأخلاق، ص 37.

<sup>(3)</sup> عمار سكري، المختصر الهام في الخصائص العامة للإسلام، ص 52- 53.

فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ ﴾ سورة آل عمران، آية: ١٣٥.

- أنها راعت الظروف الاستثنائية كالحرب، فأباحت من أجلها مالا يباح في ظروف السلم، مثل الكذب لتضليل العدو.

5- الوضوح، ويراد به أن أمهات الفضائل التي أمر الشرع بها، وحث عليها معروفة وواضحة، وأمهات الرذائل إلي حذر الشرع منها معلومة غير مجهولة، فمثلاً: لا يجهل مسلم أن الله يأمر بالعدل والإحسان بالولدين، وفي الطرف الأخر لا يجهل مسلم أن الله ينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي، ولا يحب الفساد ولا يحب الخائنين.

ويتبع الأخلاق في وضوحها وضوح الآداب، من أدب الأكل والشرب، وأدب النوم والتيقظ، وأدب الجلوس وأدب المشي، فأساس هذه الآداب وأصولها واضحة معلومة، فمثلاً:كل مسلم يعلم أنه يسن له عند الأكل أن يأكل بيمينه ويبدأ باسم الله ويختم بحمد الله(1).

6- أخلاق ملائمة للفطرة، فالأخلاق الإسلامية لم تأتِ مخالفة للفطرة أو العقل، فهي ملائمة للفطرة السليمة موافقة للعقل الرشيد؛ لذلك نجد الأخلاق في الإسلام لا تعتمد على مخاطبة العقل<sup>(2)</sup>.

7- الثبات، فالأخلاق في الإسلام لا تعرف التطور، فليس لكل زمان أو مكان أخلاقة التي يملك الناس نزعها، إنها أخلاق ثابتة، تستمد ثباتها من كونها قيما وأحكاما شرعية لا تتلون وفقا لأهواء الناس وأذواقهم (3).

<sup>(1)</sup> عمار سكري، المختصر الهام في الخصائص العامة للإسلام، ص 61- 62.

<sup>(2)</sup> عمار سكري، المختصر الهام في الخصائص العامة للإسلام، ص 9.

<sup>(3)</sup> د. كايد قرعوش وآخرون، الأخلاق في الإسلام، ص 56.

8- الإيجابية، فالأخلاق في الإسلام تتسم بالإيجابية، فهي لا ترضى من أصحابها مسايرة الركب أو العجز والاستسلام للأحداث، وإنما تحثهم على القوة والكفاح ومواصلة السعي في ثقة وأمل، ومقاومة العجز واليأس<sup>(1)</sup>، فهي تتغيا ما فيه صلاح الإنسان وتحقيق المقصد الأسنى من الخلق، وهي تستثير دوافع الإنسان للعمل واستغلال الوقت والعطاء والبذل والتضحية، كما تدعو إلى الطهر النفسي والإخلاص والاستقامة<sup>(2)</sup>.

<sup>(1)</sup> د. جمال نصار، مكانة الأخلاق، ص 43.

<sup>(2)</sup> د. كايد قرعوش وآخرون، الأخلاق في الإسلام، ص 57.

# المبحث الثاني أركان الفعل الأخلاقي في الإسلام

يشتمل أي عمل أخلاقي على ثلاثة عناصر، هي: الإلزام، المسئولية، الجزاء، وهذه العناصر الثلاثة يرتبط بعضها ببعض، ولا تقبل الانفصام، فإذا ما وجدت الأولى، تتابعت الأخريان على إثرها، وإذا اختفت، ذهبتا على الفور في أعقابها، ففكرة الإلزام يرتبط بها ناتجان يستلزم أحدهما الآخر بدوره ويؤيده ويدعمه، وهما فكرة المسئولية، وفكرة الجزاء (1).

# 1- الإلزام الخلقي: مفهومه وأهميته، مصادره، خصائصه أ- مفهوم الإلزام وأهميته

الإلزام هو السلطة الآمرة، والقوة القاهرة والضرورة التي يستشعرها كل فرد، فيعمل ما ينبغي عمله دون قسر أو إرغام<sup>(2)</sup>، فالإلزام ينشأ عن طبيعة الإنسان من حيث هو قادر على الاختيار بين الخير والشر، فما كان فعله أو عدم فعله ممكنا، كان إلزاميا، بمعنى أن الشخص لا يستطيع أن يتهاون في فعله أو عدم فعله من دون أن يتعرض للوم<sup>(3)</sup>.

وأي مذهب أخلاقي لابد وأن يستند على فكرة الإلزام، فهو القاعدة الأساسية والمدار الذي يدور حوله كل النظام الأخلاقي، والذي يؤدي فقده إلى هدم جوهر الحكمة العملية ذاته، ذلك أنه إذا لم يعد هناك إلزام، فلن تكون هناك مسئولية، وإذا عدمت المسئولية، فلا يمكن أن تعود العدالة، وحينئذ تتفشى

<sup>(1)</sup> د. محمد عبد الله دراز، دستور الأخلاق في القرآن، ص 136.

<sup>(2)</sup> د. محفوظ عزام، الأخلاق في الإسلام، ص 33.

<sup>(3)</sup> جميل صليبا، المعجم الفلسفي، 1/ 121.

الفوضى، ويفسد النظام، وتعم الهمجية $^{(1)}$ .

غير أن الإلزام الذي تنطوي عليه الشرائع الوضعية إلزام سطحي، يتسم بالنقص حيث يقف عند حدود الجرائم، وينص على التخويف بالعقوبات الدنيوية دون الأخروية، بينما يمتاز القرآن عن هذه الشرائع باستكماله طرق الإلزام<sup>(2)</sup>.

#### ب- مصادر الإلزام

اختلف فلاسفة الأخلاق في تحديد مصدر الإلزام، فمن قائل إنه الجماعة، ومن قائل إنه الدين، وبعضهم يقول إنه العقل، وبعضهم يرى أنه الوجدان، وآخرون يرون أنه قوة الضغط الاجتماعي<sup>(3)</sup>، أما في الإسلام فقد تعددت مصادر الإلزام الخلقي وتنوعت، ويمكن حصرها في المصادر التالية:

1- القرآن والسنة، أو الدين، وهو يعد أهم مصادر الإلزام، فالدين بما يتضمنه من معتقدات ومبادئ وأوامر ونواه ورغائب وقيم ومثل عليا وقواعد عامة للسلوك يلعب دورا مهما في حياة المؤمنين به (4)، وفي رسم الطريق الأخلاقي الصحيح الذي يجب عليهم أن يسلكوه.

#### 2 - العقل

إن مزية الإسلام الكبرى على باقي الأديان هي منحة العقل في الفهم واستنباط الأحكام (5)، ولهذا فقد اعتد الإسلام بالعقل والإدراك كمصدر من

<sup>(1)</sup> د. محمد عبد الله دراز، دستور الأخلاق في القرآن، ص 21، وانظر: د. محفوظ عزام، الأخلاق في الإسلام، ص 33.

<sup>(2)</sup> د. مصطفى حلمى، الأخلاق بين الفلاسفة وعلماء الإسلام، ص 120.

<sup>(3)</sup> د. محفوظ عزام، الأخلاق في الإسلام، ص 33.

<sup>(4)</sup> د. جمال نصار، مكانة الأخلاق، ص 49.

<sup>(5)</sup> د. مصطفى حلمى، الأخلاق بين الفلاسفة وعلماء الإسلام، ص 120.

مصادر الإلزام الخلقي؛ لأن العاقل يفعل الخير، ولا يفعل الشر<sup>(1)</sup>، فالإنسان عندما يدرك أن عاقبة فعله ستكون سارة فإنه يفعله، وإذا أدرك أن عاقبة فعله وخيمة، فإنه يتجنبه<sup>(2)</sup>.

#### 3- الوازع الداخلي أو الضمير

وهو عبارة عن حالة نفسية من الانشراح أو الانقباض، ولما كان كثير من الناس لا يكفيها إلزام الدين أو العقل، فإنهم يحتاجون إلى وازع الضمير كزاجر يبعدها عن الذنوب التي تخفى على أعين الناس<sup>(3)</sup>، كما أنه يساعدهم في التمييز بين ما هو جميل وما هو قبيح من السلوك<sup>(4)</sup>.

وهذا الوازع أو الضمير قد أشار إليه النبي صلى الله عليه وسلم، وبين دوره في زجر صاحبه عن الباطل، ففي حديث النّوّاسِ بْنِ سَمْعَانَ، عَنْ رَسُولِ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَالَ: "ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا، وَعَلَى جَنْبَتَيْ اللهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ قَالَ: "ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا، وَعَلَى جَنْبَتَيْ الصّرَاطِ سُورَانِ، فِيهِمَا أَبْوَابٌ مُقَتَّحَةٌ، وَعَلَى الْأَبْوَابِ سُتُورٌ مُرْخَاةٌ ، وَعَلَى بَابِ الصّرَاطِ دَاعٍ يَقُولُ: أَيُهَا النّاسُ، ادْخُلُوا الصّرَاطَ جَمِيعًا، وَلا تَتَعَرَّجُوا، وَدَاعٍ يَدْعُو الصّرَاطِ دَاعٍ يَقُولُ: أَيُهَا النّاسُ، ادْخُلُوا الصّرَاطَ جَمِيعًا، وَلا تَتَعَرَّجُوا، وَدَاعٍ يَدْعُو مَنْ فَوْقِ الصّرَاطِ، فَإِذَا أَرَادَ يَفْتَحُ شَيْئًا مِنْ تِلْكَ الْأَبُوابِ، قَالَ: وَيُحَكَ لَا تَقْتَحْهُ، وَالصّرَاطُ الْإِسْلَامُ، وَالسّورَانِ: حُدُودُ اللهِ، وَالْأَبُوابُ فَوْقَ الصّرَاطِ: كِتَابُ اللهِ، وَالدَّاعِي مِن الْمُفَتَّحَةُ: مَحَارِمُ اللهِ، وَذَلِكَ الدَّاعِي عَلَى رَأْسِ الصّرَاطِ: كِتَابُ اللهِ، وَالدَّاعِي مِن فَوْقَ الصّرَاطِ: كِتَابُ اللهِ، وَالدَّاعِي مِن فَوْقَ الصّرَاطِ: وَاعِظُ اللهِ فِي قَلْبِ كُلِّ مُسْلِمِ" (5).

<sup>(1)</sup> د. محفوظ عزام، الأخلاق في الإسلام، ص 34.

<sup>(2)</sup> د. جمال نصار، مكانة الأخلاق في الفكر الإسلامي، ص 50.

<sup>(3)</sup> د. مصطفى حلمي، الأخلاق بين الفلاسفة وعلماء الإسلام، ص 121.

<sup>(4)</sup> د. محفوظ عزام، الأخلاق في الإسلام، ص 34.

<sup>(5)</sup> مسند الإمام أحمد بن حنبل، مسند الشاميين، حديث رقم 17634، وهو حديث صحيح.

4- المجتمع- ودوره مهم في الإلزام، لأن الإسلام يجعل المجتمع مسئولا عن انحراف بعض أفراده، ومن أجل هذا فرض الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر (1).

ولا شك أن إعطاء سلطة الإلزام للمجتمع له دور عظيم في ضبط العملية الأخلاقية؛ لأن من الناس من يكون وازعهم الإيماني ضعيفا، فلو أنهم تركوا وشأنهم، لنشروا الفساد في المجتمع، وإذا انتشر الفساد في المجتمع دون مقاومته ودفعه، فإن البلاء يعم الجميع، يقول تعالى : ﴿ وَاتَّ قُواْ فِتَنَهَ لاَ تُصِيبَنَ النّينَ ظَلَمُواْ مِن كُمُ خَاصَ لَهُ ﴾ سورة الأنفال، آية: ٢٥(٤).

#### ج- خصائص الإلزام

تميز الإلزام الخلقي في الإسلام بخصائص مهمة قد لا نجدها واضحة في أي فلسفة أخلاقية أخرى بمثل الوضوح الذي نجده في الإسلام، وهذه الخصائص تتمثل فيما يلي<sup>(3)</sup>:

1- كون الفعل مستطاعا، فالإسلام يراعي طاقة البشر وقدرتهم على الفعل فيما كلفوا من أعمال، ومن ثمَّ لم يكلفهم فوق طاقتهم، يقول تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ (سورة البقرة، آية: ٢٨٦)، وهذا مبدأ تقتضيه الفطرة السليمة، إذ لو كُلِّف الإنسان ما لا يطيق، لكان في ذلك ظلم له، والله تعالى منزه عن الظلم، ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ﴾ (سورة النساء، آية: ٤٠).

<sup>(1)</sup> د. محفوظ عزام، الأخلاق في الإسلام، ص 33.

<sup>(2)</sup> د. جمال نصار ، مكانة الأخلاق في الفكر الإسلامي، ص 49- 50.

<sup>(3)</sup> د. محفوظ عزام، الأخلاق في الإسلام، ص 34- 36، د. جمال نصار، مكانة الأخلاق في الفكر الإسلامي، ص 52 وما بعدها.

2- اليسر في التطبيق العملي، ورفع الحرج عن الناس، فالأخلاق الإسلامية ليست في مقدور الناس واستطاعتهم فحسب، بل إنها أسهل ما يستطيعونه، يقول تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ بِكُمُ ٱلنَّسُرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾ سورة البقرة، آية: ١٨٥ ، ويقول أيضا: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ سورة الحج، آية: ٧٨.

وهنا تظهر ميزة الإسلام على الرسالات السابقة، حيث إنه لم يأتِ بقوانين استثنائية قاهرة، كعقاب إلهي على الأمة كلها، كما حدث في الرسالات السابقة التي تحدث عنها القرآن، يقول تعالى: ﴿ فَيِظُلِّمٍ مِّنَ الَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمَنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَتٍ أُصِلَتَ لَهُمْ وَبِصَدِّهِمْ عَن سَبِيلِ اللّهِ كَثِيرًا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله على بعض الفلسفات الأخلاقية، مثل البرهمية والكانطية التي تتسم بالقسوة وعدم مراعاة الطبيعة الإنسانية في الظروف المختلفة (١٦٠).

<sup>(1)</sup> د. جمال نصار ، مكانة الأخلاق في الفكر الإسلامي، ص 53- 54.

المخرج بإرجاء الفعل، فالمرضى والمسافرون يجوز لهم الفطر في رمضان، وعليهم قضاء ما أفطروه، لقوله تعالى: ﴿ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةً وَعَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَةً مِنْ أَكَامٍ أُخَرَ ﴾ سورة البقرة، آية: ١٨٥، ورابعة يكون المخرج باستبدال عمل يسير بآخر عسير، كالتيمم بدلا من الوضوء عند فقد الماء، أو عدم القدرة على استعماله، لقوله تعالى: ﴿ وَإِن كُننُم مَ مَ فَيَنَ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدُ مِنكُم مِنَ الْعَارِيطِ أَوْ لَكَمْ الْنِسَاءَ فَلَمْ تَجِدُواْ مَاءً فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَأُمْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ ﴾ سورة النساء، آية: ٤٣.

4- التدرج في تحديد الواجبات الأخلاقية، فلقد رتب الإسلام الأعمال الخلقية إلى ما هو لازم وما هو ألزم، فألزمها فرض العين، ثم فرض الكفاية، ثم السنة المؤكدة، ثم السنة غير المؤكدة، ثم النوافل، وأخيرا الكماليات.

#### 2- المسئولية: مفهومها، شروطها، أنواعها

#### أ- مفهوم المسئولية:

اتضح لنا فيما سبق أهمية الإلزام في الفكر الأخلاقي، غير أن هذا الإلزام يحتاج إلى عنصر آخر كي يكون ذا فائدة، ألا وهو المسئولية؛ فالإلزام بلا مسئولية، يعني القول بوجود إلزام بلا فرد ملزَم $^{(1)}$ ، وإذا عدمت المسئولية، فلا يمكن أن تعود العدالة، وحينئذ تتفشى الفوضى، ويفسد النظام، وتعم الهمجية، لا في مجال الواقع فحسب، بل في مجال القانون أيضا $^{(2)}$ .

والمسئولية الأخلاقية هي المسئولية الناشئة عن إلزامية القانون

<sup>(1)</sup> د. محمد عبد الله دراز، دستور الأخلاق في القرآن، ص 136.

<sup>(2)</sup> د. محمد عبد الله دراز ، دستور الأخلاق في القرآن، ص 21.

الأخلاقي، وعن كون الفاعل ذا إرادة حرة، ومعنى هذا أن الفاعل الذي تكون أفعاله ضرورية لا يعد مسئولا من الناحية الأخلاقية<sup>(1)</sup>.

أو هي إقرار المرء بما يصدر عنه من أفعال، وباستعداده لتحمل نتائجها<sup>(2)</sup>.

وعلى هذا فالمسئولية تستلزم أمرين متلازمين:

الأول- إقرار الإنسان بمسئوليته عنه أفعاله، وهذا الإقرار لا يكفي وحده في ثبوت المسئولية(3).

الثاني- أن يتحمل الإنسان نتيجة أفعاله التي التزم بها أو قررها أو اختارها، سواء أكانت هذه الأفعال إيجابية أو سلبية<sup>(4)</sup>.

#### ب- شروط المسئولية

للمسئولية في الإسلام مجموعة من الشروط، بعضها يتعلق بالإنسان، وبعضها يتعلق بالإنسان مسئولا وبعضها يتعلق بالفعل نفسه، إذا تحققت هذه الشروط، أصبح الإنسان مسئولا مسئولية كاملة عن عمله، وقد حصرها بعض المفكرين في ستة شروط، هي (5):

الـشرط الأول: أهليـة التـصرف، أو العقـل والتمييـز، أي أن يكون صاحب العمل أهلا لتحمل المسؤولية، وقد حدد الشارع أهلية تحمل المسؤولية

<sup>(1)</sup> جميل صليبا، المعجم الفلسفي، 2/ 370.

<sup>(2)</sup> د. عبد الرحمن بدوي، الأخلاق النظرية، ص 223.

<sup>(3)</sup> د. عبد الرحمن بدوي، الأخلاق النظرية، ص 224.

<sup>(4)</sup> د. محفوظ عزام، الأخلاق في الإسلام، ص 36.

<sup>(5)</sup> الأخلاق الإسلامية وأسسها، 1/ 116 وما بعدها، وانظر: د. حمدي عبد العال، الأخلاق ومعيارها، ص 31 - 34، د. محفوظ عزام، الأخلاق في الإسلام، ص 36- 37.

الدينية ذات العقاب الأخروي، بالعقل والبلوغ، أما فاقد العقل فلا مسؤولية عليه طبعا، ولا اعتبار لأي عمل من أعماله، وأما غير البالغ فقد أعفاه الخالق من المسؤولية الأخروية في رأي جمهور الفقهاء، وإن كان مميزا، دون أن يحرمه من ثواب عمله الصالح، وذلك لتكون فترة ما قبل البلوغ فترة تربية وتعليم وإنضاج فكري ونفسي، وخفف مسئوليته الدنيوية إلى مستوى المسؤولية التربوية التي يتولاها أولياؤه المربون له، فيؤدبونه بمختلف وسائل التأديب التي أذن بها الشارع، ومنها بعض أنواع العقاب المادي، كالضرب والحرمان ونحوهما، ومنها بعض المؤاخذات الجزائية المالية، وتختلف وسائل التربية والتأديب باختلاف حال غير البالغ، مميزا كان أو غير مميز، قارب سن البلوغ أو لم يقاربه.

وفي رفع المسؤولية عن المجنون وعمن كان دون البلوغ جاء في الحديث الصحيح: "رُفِعَ الْقَلَمُ عَنْ ثَلاَثَةٍ: عَنِ النَّائِمِ حَتَّى يَسْنَيُقِظَ، وَعَنِ الْمُبْتَلَى حَتَّى يَبْرَأً، وَعَنِ الصَّبِيِّ حَتَّى يَكْبَرَ "(1).

الشرط الثاني: إرادة الفاعل، بمعنى أن يكون العمل صادرا عن إرادة صاحب العمل، ومتى اختل هذا الشرط سقطت المسؤولية، وبناء على ذلك فإن الأعمال التي لا تكون إرادة الإنسان الحرة ذات وساطة ما في وجودها، لا يكون الإنسان مسئولا عنها، كالرعشات، وكحركة النائم.

#### الشرط الثالث: حرية الإرادة

وإذا كانت الإرادة شرطا في تحمل المسئولية، فإنه يجب أن تكون هذه الإرادة حرة، أي أن يكون صاحب العمل متمتعا بحريته عند أداء العمل، غير

<sup>(1)</sup> سنن أبي داود، كتاب الحدود، باب في الْمَجْنُونِ يَسْرِقُ أَوْ يُصِيبُ حَدًّا، حديث رقم 4400، وقال الألباني: حديث صحيح.

مكره عليه؛ فالتبعة والمسئولية لا تكون إلا إذا وجدت الإرادة، فمتى وجدت الإرادة، وجدت المسئولية، وما لم توجد الإرادة، فلا مسئولية، فما لا دخل لإرادة الإنسان فيه، لا يسأل عنه، ولا يلام عليه، ولا يمدح أو يذم من أجله، فلا يمدح الشخص لطوله، ولا يذم لقصره من الناحية الأخلاقية، ولولا أن إرادة الإنسان حرة في اختيار الخير والشر، لما كان هناك معنى للتعاليم الأخلاقية، ولكان الأمر بفعل الخير والنهي عن الشر ضربا من العبث، ولما كان هناك معنى للثواب والمدح والذم (1).

فالتبعة الخلقية أو المسئولية لا تستقيم إلا متى كان الفعل صادرا عن تعقل وحرية اختيار (2).

والإكراه: هو الإلزام على سبيل القهر والغلبة بالقيام بعمل من الأعمال المادية الظاهرة، تحت تأثير قوة ملجئة، أو تهديد بانتقام أشد ضررًا وشرًا من الضرر أو الشر اللذين يفضي إليهما العمل المكره عليه، والملزم بالقيام بالعمل كاره له ، مقهور عليه ، مغلوب على أمره فيه .

روى ابن عباس عن النبي ﷺ أنه قال:" إن الله تجاوز عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه"(3).

يضاف إلى ذلك أن الإكراه على الفعل أو الجبر يترتب عليه عدة

<sup>(1)</sup> أحمد أمين، الأخلاق، ص 6-8، وانظر: د. زقزوق، مقدمة في علم الأخلاق، ص 36.

<sup>(2)</sup> د. توفيق الطويل، أسس الفلسفة، ص 444.

<sup>(3)</sup> سنن ابن ماجة، كتاب الطلاق، باب طلاق المكره والناسي، حديث رقم 2043، وقال الألباني: حديث صحيح.

أمور (1):

1 أنه يصير من الصعب إثبات مسئولية الإنسان على أفعاله، فالمسئولية منتفية.

2- في هذه الحال يتساوى الخير والشر.

3- وعندئذ ينتفى الثواب والعقاب.

كما أن في الجبر سدا لجميع منافذ الأمل في حياة الإنسان، وبدون الأمل لا يستطيع الإنسان أن يتقدم في حياته أو يتطور في معارفه (2)، أو يحسن أخلاقه.

فشرط الحرية إذن من أهم الشروط في تحمل المسئولية، وهذا ما حدا بالفلاسفة إلى نفي الصفة الأخلاقية عن أي سلوك أو فعل لا يصدر عن الحرية، حتى وإن بدا سلوكا أو فعلا متوافقا مع الأخلاق، فالذي يجبر على الصدق أو عمل الخير، لا يسلك سلوكا أخلاقيا، إذن بدون حرية لا يمكن تحميل الإنسان مسئولية أفعاله، مما ينفي الأخلاقية، ولذلك فإن الحرية هي أساس الفعل الأخلاقي، بل هي أيضا مما يجعل الثواب والعقاب شرعيا<sup>(3)</sup>.

## الشرح الرابع: النية والقصد

فيجب أن تتوافر في العمل النية والقصد لما ينجم عنه من نتائج خير أو شر، فإذا كان لصاحب العمل نية أو غاية غير ذلك؛ فإن المسئولية الحقيقية عند الله تكون وفق نيته وغايته، دون ظاهر السلوك وما نجم عنه، وأما السلوك

<sup>(1)</sup> د. رجب بودبوس، فلسفة الفلسفة، 2/ 150.

<sup>(2)</sup> د. زقزوق، مقدمة في علم الأخلاق، ص 37.

<sup>(3)</sup> د. رجب بودبوس، فلسفة الفلسفة، 2/ 148.

الظاهر فيكون عندئذ من قبيل العمل الملغى؛ ولذلك تلغى عند الله أعمال المرائين المنافقين، مهما كان مظهرها مظهر صلاح وخير، ويحاسبون على نياتهم وغاياتهم التي كانوا يضمرونها في قلوبهم، ويتجاوز الله عن أعمال المسيئين، إذا كانت نياتهم التي يضمرونها في قلوبهم نيات صالحة، بشرط أن يكونوا معذورين في أخطائهم بممارسة الأعمال السيئة.

وقد دلنا الله سبحانه وتعالى على هذه الحقيقة بعدة نصوص، منها قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُبْطِلُواْ صَدَقَتِكُم بِٱلْمَنِ وَٱلْأَذَىٰ كَٱلَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ,رِئَآءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ فَمَشَلُهُ, كَمثُلِ صَفُوانٍ عَلَيْهِ تُرَابُ فَأَصَابَهُ, وَابِلُ فَتَرَكَهُ، النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ فَمَشَلُهُ, كَمثُلِ صَفُوانٍ عَلَيْهِ تُرَابُ فَأَصَابَهُ, وَابِلُ فَتَرَكَهُ، صَدْدًا لَا يَعْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُواً وَٱللّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفْرِينَ الله سورة البقرة، آية 264.

الشرط الخامس: العلم بالعمل، وبما يؤدي إليه العمل من خير أو شر، وبحكم العمل الأخلاقي أو الشرعي.

فمن الظاهر في مفاهيم الشريعة أنه لا مسؤولية مع الجهالة التي يعذر بها صاحبها، ولذا يقول تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ اللَّهِ سورة الإسراء، آية: ١٥.

وللمعرفة بفضائل الأخلاق ورذائلها طريقان:

الطريق الأول: ما أودع الخالق في فطر العقول من موازين ذاتية تدرك بها جملة من الفضائل والرذائل ، وما أودع في فطر القلوب والنفوس من مشاعر داخلية تحس فيها بطائفة من فضائل الأخلاق ورذائلها .

الطريق الثاني: الإعلام المباشر أو بواسطة المبلغين:

الشرط السادس: القدرة على الفعل

فلا مسؤولية عن العمل مع العجز، سواء أكان عجزا عن الفعل، أم

كان عجزا عن الترك، وبداهة العقول تقضي بأن الاستطاعة شرط لترتب المسؤولية.

أما نصوص الشريعة الدالة على ذلك فمتعددة، منها قول الله تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ سورة البقرة، آية 286.

## ج- أنواع المسئولية:

#### هناك نوعان من المسئولية<sup>(1)</sup>:

الأول – مسئولية قانونية، وهي المسئولية التي تقع على الإنسان إذا خالف قانون البلاد، وتتم أمام القضاء، ونطاق هذه المسئولية ضيق ومحدود، يتمثل في إنزال العقاب على المخالف، ولا يتعداه إلى الأمر والنهي، كما أنها تتعلق بالأعمال الظاهرة فقط، ولا دخل لها بالإعمال الباطنة، كالحسد.

ومصدر الإلزام في هذا النوع من المسئولية يكون خارجيا، مثل: السلطة والقانون والعرف والضغط الاجتماعي<sup>(2)</sup>.

الثاني – مسئولية أخلاقية، وهي المسئولية التي تقع على الإنسان إذا خالف الأوامر الأخلاقية عامة، ويكون الإنسان مسئولا فيها أمام الله تعالى، وأمام ضميره أيضا، ونطاق هذه المسئولية أوسع وأشمل من النوع الأول، حيث تشتمل على الأعمال الظاهرة والباطنة.

<sup>(1)</sup> أحمد أمين، الأخلاق، ص 9، وانظر: د. عبد الرحمن بدوي، الأخلاق النظرية، ص 224.

<sup>(2)</sup> د. حمدي عبد العال، الأخلاق ومعيارها، ص 36.

#### 3- الجزاء: مفهومه، أنوعه

#### أ- مفهوم الجزاء:

الجزاء هو العنصر الثالث من عناصر الفعل الأخلاقي، وهو نتيجة حتمية لوجود الإلزام والمسئولية، فإذا وجد الإلزام، فلابد أن تكون هناك مسئولية، وعندئذ يكون هناك جزاء على هذه المسئولية التي تحملها الإنسان.

فالجزاء هو النتيجة المترتبة على المسئولية، وكل قانون صالح يجب أن يكون كفيلا بإثابة المطيع وعقاب المخالف، ولو جرد الفعل من الثواب والعقاب، لفقد معناه ومبرر وجوده (1).

وقد قسم بعض الباحثين الجزاء إلى أربعة أنواع(2):

الأول- الجزاء الطبيعي، ويتمثل فيما يجره انتهاك القوانين الطبيعية من الام للجسم أو العقل، أو ما يترتب على مراعاتها من استمتاع بالصحة واللذة.

الثاني- الجزاء الاجتماعي، ويتمثل هذا العقاب بالسجن أو التغريم أو الحرمان من الامتيازات الاجتماعية لمن يخالف قانون البلاد ونظمها الاجتماعية، كما يتمثل في الضغوط الاجتماعية والعقوبات الأدبية التي يلاقيها المرء حينما يخرج عن عادات المجتمع وتقاليده وأعرافه.

الثالث - الجزاء الديني أو الإلهي، ويتمثل فيما أعده الله من الجنة للطائعين، ومن النار للعاصين.

<sup>(1)</sup> د. حمدي عبد العال، الأخلاق ومعيارها، ص 37، وانظر: د. محفوظ عزام، الأخلاق في الإسلام، ص 38.

<sup>(2)</sup> د. حمدي عبد العال، الأخلاق ومعيارها، ص 37- 38، وانظر: د. محفوظ عزام، الأخلاق في الإسلام، ص 38- 39، د. جمال نصار، مكانة الأخلاق في الفكر الإسلامي، ص 63 وما بعدها.

الرابع - الجزاء الأخلاقي، وهو إما ثواب، يتمثل في إحساس المطيع بالطمأنينة والثقة والتوازن النفسي والشعور بالسعادة، وإحساس المرء بقيمته الذاتية واحترامه لنفسه.

وإما عقاب، ويتمثل في الندم والأرق الذي يشعر به من يخالف، وفقدانه الأمن والطمأنينة الروحية، والآلام النفسية من إحساس المرء بفقدان قيمته واحترامه لذاته.

يتضح مما سبق أن الإسلام ربط الأخلاق بالجزاء، سواء كان عاجلا أو آجلا بشكل حاسم، وهو في ربطه هذا قد راعى الطبيعة الإنسانية من حيث ماديتها ومعنويتها (الجسد – الروح)، فجعل الجزاء كذلك ماديا ومعنويا (1).

#### رابعا - طرق اكتساب الفضائل وغرسها:

للفضائل وسائل مختلفة ومتنوعة تعين على اكتسابها، من أهمها (2):

1 تكوين العادات الصالحة في الطفل منذ صغره، وذلك عمل الآباء في بيوتهم، والمدرسين في المدارس، كتعويده الصدق والطاعة ونحو ذلك.

2- القدوة الصالحة، فإنها تثير الشعور، وتحيي الضمير، ويمكن الإفادة من هذه الوسيلة من خلال: الصداقة، قراءة سير الأبطال وقصصهم.

إن وجود القدوة والأسوة يجسد لدينا القناعة بأن ما من خلق دعا إليه الإسلام إلا وهو ممكن التطبيق، وأن بلوغ الفضائل ممكن كذلك، وما علينا إلا أن نسلك سبيل أهل القدوة (3).

<sup>(1)</sup> د. محفوظ عزام، الأخلاق في الإسلام، ص 40.

<sup>(2)</sup> أحمد أمين، الأخلاق، ص 137- 140.

<sup>(3)</sup> د. كايد قرعوش وآخرون، الأخلاق في الإسلام، ص 49.

3- دراسة علم الأخلاق، وذلك لأن غرضه هو التأثير في إرادتنا وهدايتنا، وحملنا على أن نشكل حياتنا، ونصبغ أعمالنا؛ حتى نحقق المثل الأعلى للحياة، فهو ينير السبيل أمام الإرادة، ويشجعها على عمل الخير، ويثبطها عن فعل الشر.

4- الرفقة الصالحة، فيشكل الرفيق وسيطا مؤثرا في التربية الخلقية، وهذا يدعونا إلى متابعة الأبناء للتعرف إلى رفاقهم وأصدقائهم، يقول النبي صلى الله عليه وسلم: "مثل الجليس الصالح والسوء كحامل المسك ونافخ الكير، فحامل المسك: إما أن يحذيك، وإما أن تبتاع منه، وإما أن تجد منه ريحا طيبة، ونافخ الكير: إما أن يحرق ثيابك، وإما أن تجد ريحا خبيثة "(1)، ولذا نجد أن كثيرا من صور الانحراف التي نشهدها اليوم منشؤها رفاق السوء (2).

5 – ويضاف إلى ذلك أيضا التدريب العملي، وهذا واضح بصورة كبيرة في العبادات، فلا يمكن إغفال أثرها في تدريب الأفراد على الفضائل الخلقية، فالصلاة مثلا تعودنا التواضع والنظام، والصوم يعلمنا الصبر وضبط النفس والشعور مع الآخرين<sup>(3)</sup>.

6- تكرار الخلق حتى يصير هيئة راسخة، فالطريقة إلى تزكية النفس – فيما يذكر الغزالي – اعتياد الأفعال الصادرة من النفوس الزاكية الكاملة، حتى إذا صار ذلك معتاداً بالتكرر، مع تقارب الزمان، حدث منها هيئة للنفس راسخة

<sup>(1)</sup> صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب السهولة والسماحة في الشراء والبيع ومن طلب حقا فليطلبه في عفاف، حديث رقم: 5214، صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب، باب استحباب مجالسة الصالحين، حديث رقم: 2628.

<sup>(2)</sup> د. كايد قرعوش وآخرون، الأخلاق في الإسلام، ص 50.

<sup>(3)</sup> السابق، ص 48.

تقتضي تلك الأفعال، وتتقاضاها بحيث يصير ذلك له بالعادة كالطبع، فيخف عليه ما كان يستثقله من الخير<sup>(1)</sup>.

فمن أراد مثلا أن يحصل لنفسه خلق الجود، فطريقه أن يتكلف تعاطي فعل الجود، وهو بذل المال، ولا يزال يواظب عليه حتى يتيسر عليه، فيصير بنفسه جوادا، وكذا من أراد أن يحصل لنفسه خلق التواضع، وغلب عليه التكبّر، فطريقه في المجاهدة أن يواظب على أفعال المتواضعين مواظبة دائمة، على التكرر مع تقارب الأوقات<sup>(2)</sup>.

<sup>(1)</sup> الغزالي، ميزان العمل، ص 251.

<sup>(2)</sup> الغزالي، ميزان العمل، ص 251- 252.

# الفصل الثالث

الفكر الأخلاقي عند المسلمين

المبحث الأول - نشأة الفكر الأخلاقي لديهم وخصائصه ومجالاته المبحث الثاني - الأخلاق عند الصوفية المبحث الثالث - الفلسفة الخلقية عند مسكويه المبحث الرابع - الفكر الأخلاقي عند الراغب الأصفهاني

#### المبحث الأول

#### نشأة الفكر الأخلاقي عند المسلمين ومراحله وخصائصه ومجالاته

ذهب بعض الباحثين إلى أن الفكر الأخلاقي في الإسلام ما هو إلا صورة صريحة، ونقل واضح للفكر الأخلاقي عند اليونان، وأنه ليس للمسلمين أي ابتكار في الدرس الأخلاقي<sup>(1)</sup>.

ولعل السبب في هذا هو أنهم قصروا الفكر الأخلاقي عند المسلمين على ما وضعه بعض فلاسفة الإسلام في الأخلاق، فمثلا من يطالع مذهب ابن مسكويه في الأخلاق يلاحظ أنه قد اتخذ لدى هذا الفيلسوف الشهير الذي تخصص فيه، طابعا يونانيا شديد الوضوح، إلى حد أنه يمكننا بسهولة أن نلاحظ تأثره البالغ بأرسطو، ولا يكاد كتابه المعروف "تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق" يتجاوز كثيرا ما قرره أرسطو من قبل في كتابه "الأخلاق إلى نيقوماخوس"(2).

ولكن ينبغي على الباحثين أن يعلموا أن لدينا نموذجان واتجاهان في التراث الأخلاق عند العرب: "فهناك الأخلاق الدينية الإسلامية، وهناك الأخلاق التي تبناها الفلاسفة المسلمون، وقد أخطأ من خلط هذين النظامين أحدهما بالآخر، كما أخطأ من ألصق تهمة النقل عن اليونان بأخلاق القرآن، وهي التي قد تصح بالنسبة للأخلاق الفلسفية "(3).

<sup>(1)</sup> ممن قال بهذا الرأي: قاسم غني، وبعض المستشرقين، انظر: د. رزق الشامي، الأخلاق بين الفعل والخطاب، ص 71.

<sup>(2)</sup> د. حامد طاهر، الفلسفة الإسلامية، ص 29، 30.

<sup>(3)</sup> د. أحمد عبد الرحمن إبراهيم، الفضائل الخلقية في الإسلام، ص 11.

إذن عندنا نموذجان في الفكر الأخلاقي الإسلامي: نموذج يمثله الفكر الأخلاقي المستمد من الكتاب والسنة، وهو الفكر الأخلاقي الأصيل، ونموذج ثان متأثر بالفكر اليوناني بالإضافة إلى إفادته من الكتاب والسنة، ويمثله فلاسفة الإسلام.

وهذه النظرة سوف تتضح بصورة كبيرة عند عرض المراحل التي مر بها الفكر الأخلاقي في الإسلام.

## أولا- مراحل الفكر الأخلاقي الإسلامي:

يمكن تقسيم مراحل الفكر الأخلاقي عند المسلمين إلى ثلاث مراحل هي: مرحلة النشأة، مرحلة النضج، مرحلة الازدهار (1).

#### 1- مرحلة النشأة:

بدأ اهتمام المسلمين بالأخلاق بعد ظهور حركة التدوين والسماح بكتابة السنة، حيث وجّه بعض العلماء ممن كانوا يكتبون الأحاديث اهتمامهم إلى جمع الأحاديث التي تعرض المثل الأخلاقية، وتحث على مكارم الأخلاق، وفي هذه المرحلة بدأت الكتابة في الفضائل الخلقية ممثلة في كتب "الزهد"، و"الرقائق"، وذلك في القرن الثاني الهجري، ولعل من أقدم الكتب في هذا المجال كتاب "الزهد" لابن المبارك، ثم تبعه في هذا الأمر وكيع الجراح، والمحاسبي، وغيرهم، وقد اشتملت مؤلفاتهم على الكثير من القيم والفضائل الخلقية.

#### ومن أهم سمات هذه المرحلة:

<sup>(1)</sup> اعتمدت في ذكر هذه المراحل بالتفصيل على كتاب د. عبد المقصود عبد الغني، الأخلاق بين فلاسفة اليونان وحكماء الإسلام، ص 210 وما بعدها.

- أن أصحابها اعتمدوا على القرآن الكريم والسنة النبوية وآثار السلف.
  - أنهم عرفوا أصول الفضائل وفروعها، وحثوا على التحلى بها.
- أنهم لمسوا كثيرا من المشكلات الأخلاقية، مثل: علاقة العلم بالعمل، ودور النية في الحكم على الأعمال.
  - أنهم لم يعالجوا مشكلاتهم الأخلاقية معالجة فلسفية دقيقة.

#### 2 - مرحلة النضج:

وتبدأ هذه المرحلة بظهور الفرق الكلامية، حيث تعرض المتكلمون في بحثهم في العقائد لقضايا تتصل بالأخلاق والقيم.

وعلى الرغم من أننا لا نجد لديهم كتابا مستقلا يتناول المشكلات الأخلاقية بشكل منظم ومكتمل، فإننا نلاحظ أنهم عالجوا كثيرا من المشكلات الأخلاقية الخطيرة، كما نلاحظ أن تفكيرهم الأخلاقي فيه كثر من النظر العقلى، وخاصة عند المعتزلة.

ومن أهم المسائل الأخلاقية التي عالجوها مسألة طبيعة الحسن والقبيح، والمقياس الذي يميز به بينهما في الأفعال، ودور المعرفة في الأخلاق، وحرية الإرادة، والنية، أو الإرادة ودورها الأخلاقي، وهذه المسائل كلها تتعلق بأصل مهم من أصول المعتزلة، هو أصل العدل، فقد كان فهم المعتزلة لهذا الأصل مدخلا لآرائهم في كثير من القضايا الأخلاقية.

#### 3- مرحلة الازدهار:

لقد بلغ التفكير الأخلاقي عند المسلمين على أيدي المتكلمين درجة من النضج والتطور، وكان لابد أن يواصل مسيرته؛ حتى يحقق ما ينشده من تقدم واكتمال وازدهار، وقد تمثل هذا الازدهار في ثلاثة اتجاهات:

الأول- الاتجاه الإسلامي الخالص في الأخلاق الذي ركز على

استلهام القرآن الكريم والسنة النبوية وأقوال الصحابة والتابعين، والحكم والقصص، وقد استطاع أصحاب هذا الاتجاه أن يحددوا أصول المنهج الأخلاقي في الإسلام، وأن يضعوا معالم النظرية الأخلاقية، ومثاله: الماوردي في كتابه "أدب الدنيا والدين"، وهذا الاتجاه قد وصل إلى ذروته على يد الراغب الأصفهاني، وابن تيمية، وابن القيم.

الثاني- الاتجاه الصوفي، وقد تمثل في اهتمام متأخري الصوفية بعرض مسائل الأخلاق، مثل: مصدر الأخلاق وبواعثها، ومقاييسها وغاياتها، وتحدثوا أيضا عن مجاهدة النفس.

الثالث – الاتجاه الفلسفي الخالص، ويمثله فلاسفة الإسلام: الكندي والفارابي وابن مسكويه وابن سينا وغيرهم، وهؤلاء الفلاسفة قد أفادوا في نظرياتهم الأخلاقية من الفكر الأخلاقي اليوناني، فتأثروا بآراء فلاسفة اليونان في الفضيلة، وفي نظرية الوسط الأخلاقي، ونظرية السعادة، وغيرها.

وعلى الرغم من تأثر فلاسفة الإسلام في فكرهم الأخلاقي بفلاسفة اليونان، فإن آراءهم الأخلاقية لم تخل من الأصالة والابتكار، ومن مظاهر ذلك:

- أن الفارابي في حديثه عن أخلاق رئيس المدينة الفاضلة قد جعل من بينها شروطا نابعة من نزعة دينية، مثل: الزهد، حب الصدق، بغض الكذب.
- أشار ابن مسكويه إلى أهمية الشريعة وأصول الدين في تربية الأبناء.
- استخدم ابن مسكويه مصطلحات دينية قرآنية في كلامه عن مقامات الناس عند الله عز وجل، وفي فكرته عن المحبة الإلهية.
- لم يكن فكرهم فكرا نظريا مجردا كفكر اليونانيين، ولكن اتسم بنزعة

عملية، فلم يقتصروا على محاولة وضع مذاهب أخلاقية، ولكنهم حاولوا أن يرسموا للناس الطريق إلى اكتساب الفضائل، والتخلص من الرذائل.

### ثانيا - خصائص الفكر الأخلاقي في الإسلام:

يتميز الفكر الأخلاقي لدى المسلمين بعدة ميزات، من أهمها<sup>(1)</sup>:

1- أنه فكر ديني في أساسه، يستمد مصادره من القرآن الكريم والسنة النبوية وسيرة السلف الصالح.

2- أنه فكر يرتبط ارتباطا وثيقا بالواقع، ويقترب من حياة الناس، وهذا يتم على مستويين: الأول- صياغة النماذج الأخلاقية المستمدة من مواقف تمت بالفعل في مواجهة ظروف معينة. الثاني- نقد الأفعال وضروب التصرفات السيئة التي تصدر من بعض الناس.

3- أنه فكر يتميز بتعدد تجارب أصحابه وتتوعها.

4- أنه فكر لا يقتصر على أعمال الفلاسفة وحدهم، وإنما هو متناثر في كتابات الفقهاء والصوفية والمتكلمين والمفسرين وغيرهم.

#### ثالثًا - مجالات الفكر الأخلاقي في الإسلام

إن اهتمام المسلمين بالأخلاق لم يقتصر على مجالات بعينها من الفكر الإسلامي، بل إنه امتد إلى فروع الثقافة الإسلامية على اختلافها وتنوعها، وفيما يلى بيان أهم المجالات التي ظهر فيها علم الأخلاق.

الأول- ميدان الفلسفة التقليدية التي يعبر عنها أمثال: الكندي، والفارابي، وابن مسكويه، وابن سينا، وابن رشد، وهؤلاء كانوا متأثرين في معظم

<sup>(1)</sup> د. حامد طاهر، الفلسفة الإسلامية، ص132- 133.

آرائهم بالفلسفة اليونانية<sup>(1)</sup>.

الثاني- ميدان علم الكلام، ولا نكاد نعثر فيه على مذهب أخلاقي متكامل شامل لكافة المشاكل الأخلاقية، فيما عدا بعض الموضوعات المهمة المتصلة بالأخلاق، مثل قضية الخير والشر، والحسن والقبح، والاختيار والجبر (2).

الثالث ميدان الزهد والتصوف، ونجد فيه اهتمام شيوخ الصوفية الأوائل، من أمثال المحاسبي والجنيد، بالأخلاق والنصائح والوصايا اهتماما واضحا، وكتاباتهم غنية بالأصول والأسس الخلقية الرفيعة المستمدة من الكتاب والسنة وأقوال الصحابة والتابعين<sup>(3)</sup>.

الرابع – ميدان المحدّثين، حيث وجه بعض العلماء ممن كانوا يكتبون الأحاديث اهتمامهم إلى جمع الأحاديث التي تعرض المثل الأخلاقية، وتحث على مكارم الأخلاق، فكانوا يذكرون الأحاديث التي تتحدث عن التوبة والزهد والعدل والصدق، مثل رسائل ابن أبى الدنيا<sup>(4)</sup>.

الخامس – ميدان الفقهاء، حيث نالت الأخلاق اهتمام الفقهاء، ويتجلى هذا في حديث الفقهاء عن روح العبادات مثلا، وما ينبغي أن تتركه في الإنسان

<sup>(1)</sup> د. مصطفى حلمي، الأخلاق بين الفلاسفة وعلماء الإسلام، ص 103 -104.

<sup>(2)</sup> د. مصطفى حلمى، الأخلاق بين الفلاسفة وعلماء الإسلام، ص 104.

<sup>(3)</sup> د. عبد المقصود عبد الغني، الأخلاق بين فلاسفة اليونان وحكماء الإسلام، ص 212 - 213، وانظر: د. مصطفى حلمي، الأخلاق بين الفلاسفة وعلماء الإسلام، ص 104.

<sup>(4)</sup> د. عبد المقصود عبد الغني، الأخلاق بين فلاسفة اليونان وحكماء الإسلام، ص 210، 213.

من طهارة القلب وصفاء النفس وبعث الضمير الحي الذي يراقب النفس ويحاسبها، وقد استطاع الإمام مالك أن يحل عددا من المشكلات الأخلاقية باستخدامه أحد المصادر الشرعية المستخدمة في أصول الفقه، وهو "المصلحة المرسلة"(1).

ويظهر اهتمام الفقهاء بالأخلاق كذلك في حديثهم عن المسئولية ونظرية والالتزام، وهي مجالات يلتقي فيها الفقه بالأخلاق، مع الاحتفاظ لكل بقواعده وأسسه<sup>(2)</sup>.

السادس - ميدان الأدباء، فنلاحظ أن كثيرا من الكتب الأدبية تعنى بالحكمة والحث عليها، والأخلاق والدعوة إليها، ومن هذه الكتب كتاب "عيون الأخبار" لابن قتيبة الدينوري<sup>(3)</sup>، فقد ذكر صاحبه في مقدمته أن هذا الكتاب "دال على معالي الأمور، مرشد لكريم الأخلاق، زاجر عن الدناءة، ناه عن القبيح"<sup>(4)</sup>، ولذا نجده يتحدث عن بعض الفضائل الخلقية، مثل: التواضع، والحلم، كما نجد أنه قد أفرد في مؤلفه كتابا بعنوان "الطبائع والأخلاق المذمومة"، وآخر بعنوان "الزهد"<sup>(5)</sup>.

<sup>(1)</sup> د. عبد المقصود عبد الغني، الأخلاق بين فلاسفة اليونان وحكماء الإسلام، ص 216.

<sup>(2)</sup> د. رزق الشامي، الأخلاق بين الفعل والخطاب، ص 67- 68.

<sup>(3)</sup> د. عبد المقصود عبد الغني، الأخلاق بين فلاسفة اليونان وحكماء الإسلام، ص 217.

<sup>(4)</sup> ابن قتيبة الدينوري، عيون الأخبار، المجلد الأول، صى من مقدمة المؤلف.

<sup>(5)</sup> السابق، المجلد الثاني.

# المبحث الثاني الفكر الأخلاقي عند الصوفية

الحياة الصوفية لها جانبان مختلفان متمايزان، ولكنهما متكاملان: الأول – جانب المجاهدة أو تطهير النفس، والثاني – جانب الكشف والإشراق. والجانب الأول – المجاهدة يمثل الجانب العملي في الحياة الصوفية، وهو جانب أخلاقي يأخذ به السالك نفسه من أجل تطهيرها وتهذيبها وتبديل صفاتها<sup>(1)</sup>.

ولذا اهتم الصوفية بالحديث عن الأخلاق ودراستها، بحيث يمكن القول بأن الأخلاق تتخلل كل جانب من جوانب التصوف، وتمتد إلى كل زاوية من زواياه (2).

#### ملامح اهتمام الصوفية بالأخلاق:

يتضح اهتمام الصوفية بالأخلاق في عدة ملامح وجوانب أبرزها: الأول- أن هناك تعريفات للتصوف تحصره في الأخلاق، منها:

- قول الكتاني "التصوف خُلق، من زاد عليك في الخلق، فقد زاد عليك في التصوف"<sup>(3)</sup>.

- تعريف الجريري للتصوف بأنه "الدخول في كل خلق سني، والخروج من كل خلق دنيّ "(4).

<sup>(1)</sup> د. أبو العلا عفيفي، التصوف، 142.

<sup>(2)</sup> د. مدكور، نظرات في التصوف، 186.

<sup>(3)</sup> الرسالة القشيرية، ص 466، الهجويري، كشف المحجوب، 1/ 234.

<sup>(4)</sup> الرسالة القشيرية، ص 465.

- تعریف محمد بن علي القصاب للتصوّف بأنه "أخلاق كريمة ظهرت في زمان كريم من رجل كريم مع قوم كرام"<sup>(1)</sup>.
- قول أبي الحسين النوري: "ليس التصوف رسوما ولا علوما، ولكنه أخلاق (2).

فهذه التعريفات تشير إلى غاية عظمى للتصوف وهي تحفيز نفوس السالكين للتعلق بالمثل العليا والأخلاق الكريمة، والسعي لتحقيق نوع من البطولة الخلقية<sup>(3)</sup>.

الثاني وصفهم للطريق الصوفي. فقد شبهوه بطريق المسافر الذي يقطعه على مراحل يصل بعدها إلى مطلوبه، والشرط الجوهري الذي ينبغي أن يسبق الشروع في الرحلة الصوفية أن يكون لدى السالك استعداد روحي خاص، ويقتضى هذا الاستعداد ألا يكون السالك مستغرقا في الأمور الدنيوية من مال وجاه وشهوة، وأن يشعر بالإقبال على الله والعزوف عن الدنيا، ولا شك أن هذا يتضمن الابتعاد عن كثير من الرذائل الخلفية، وتطهير النفس منها<sup>(4)</sup>.

الثالث - حديثهم عن النفس الإنسانية، فطالبوا بضرورة معرفتها، لأن ذلك شرط أساسى في علاجها ومعرفة آفاتها وشرورها<sup>(5)</sup>، يقول القشيري:

<sup>(1)</sup> الرسالة القشيرية، ص 465.

<sup>(2)</sup> طبقات الصوفية، ص 167.

<sup>(3)</sup> د. حسن الشافعي، فصول في التصوف، ص 92.

<sup>(4)</sup> د. عبد المقصود، الأخلاق، ص 243.

<sup>(5)</sup> د. أبو العلا عفيفي، التصوف، 152.

"وللنفس صفتان مانعتان لها من الخير: انهماك في الشهوات، وامتناع عن الطاعات"(1)، ولذا يجب مجاهدتها.

الرابع - الحديث عن مجاهدة النفس، وهذا الجانب يمثل عند الصوفية أساس الحياة الصوفية إلى جانب الكشف<sup>(2)</sup>، و"أصل المجاهدة وملاكها: فطم النفس عن المألوفات، وحملها على خلاف هواها في عموم الأوقات"<sup>(3)</sup>.

ومجاهدة النفس تتطلب عدة أمور، منها: محاسبة النفس ومراقبتها، والصمت وعدم الاسترسال في اللغو، والزهد في الدنيا، والاجتهاد في العبادة<sup>(4)</sup>، والجوع، فإنه أحد أركان المجاهدة، فإن أرباب السلوك تدرجوا إلى اعتياد الجوع والإمساك عن الأكل، ووجدوا ينابيع الحكمة في الجوع<sup>(5)</sup>.

وهكذا فإن المجاهدة ترمى إلى ضبط النفس من الوجهة الأخلاقية بكبت غرائزها، ومعالجة آفاتها كالكبر والعجب والحسد والحقد والرياء، والتخلق بأضدادها من الفضائل، فهي تقتضى التخلية ثم التحلية، والتخلية قبل التحلية<sup>(6)</sup>.

الخامس – الكلام في المقامات التي يترقى فيها الصوفي. فقد ذكروا أن الصوفي في طريقة يمر عبر مراحل ويترقى في مقامات حتى يصل إلى غايته، وهذه المقامات يكتسبها الصوفى بمجاهدته لنفسه، وهي تتضمن معانى وفضائل

<sup>(1)</sup> الرسالة القشيرية، 48.

<sup>(2)</sup> د. عبد المقصود، الأخلاق، ص 243.

<sup>(3)</sup> الرسالة القشيرية، 48.

<sup>(4)</sup> د. أبو العلا عفيفي، التصوف، 144 وما بعدها.

<sup>(5)</sup> الرسالة القشيرية، 66.

<sup>(6)</sup> د. عبد المقصود، الأخلاق، ص 244.

خلقية؛ لأنها تهذب أخلاق المريد أو السالك لطريق الحق، وتخلصه من نقائصه وعيوبه، ومن هذه المقامات والمنازل: التوبة والورع واليقين والإخلاص والزهد والاستقامة، وهذه المقامات وسيلة لاتصاف المرء بكثير من الفضائل الخلقية الرفيعة التي تقتبس من أخلاق الشريعة الإسلامية<sup>(1)</sup>، وهي جماع التربية الخلقية الصوفية<sup>(2)</sup>.

السادس أن الأخلاق عند الصوفية تغلب عليها النزعة العملية، فالفضائل الخلقية عندهم ليست فضائل نظرية تأملية، ولكنها متصلة بالمجاهدات الشاقة والرياضات المتواصلة الدائمة، وهذا يتسق مع نظرتهم إلى التصوف بوصفه تجربة يخوض السالك غمارها بنفسه، فهم يهتمون بالتطبيق والعمل، وهم أرباب أحوال لا أصحاب أقوال(3).

وفي هذا السياق يقول الغزالي: "أقبلت بهمتي على طريق الصوفية، وعلمت أن طريقتهم إنا تتم بعلم وعمل، وكان حاصل علومهم قطع عقبات النفس، والتنزه عن أخلاقها المذمومة وصفاتها الخبيثة، حتى يتوصل بها إلى تخلية القلب عن غير الله تعالى وتحليته بذكر الله. وكان العلم أيسر على من العمل، فابتدأت بتحصيل علمهم من مطالعة كتبهم ...، حتى اطلعت على كنه مقاصدهم العلمية، وحصلت ما يمكن أن يحصل من طريقهم بالتعلم والسماع . فظهر لي أن أخص خواصهم ما لا يمكن الوصول إليه بالتعلم بل بالذوق والحال وتبدل الصفات. وكم من الفرق بين أن تعلم حد الصحة وحد الشبع

<sup>(1)</sup> د. عبد المقصود، الأخلاق، ص 244- 245.

<sup>(2)</sup> د. مدكور، نظرات في التصوف، 186.

<sup>(3)</sup> د. عبد المقصود، الأخلاق، ص 246.

وأسبابهما وشروطهما، وبين أن تكون صحيحاً وشبعان؟ وكذلك فرق بين أن تعرف حقيقة الزهد وشروطه وأسبابه، وبين أن تكون حالك الزهد، وعزوف النفس عن الدنيا"(1).

السابع – اهتم الصوفية بالنية اهتماما بالغا، لما لا والنية عند فلاسفة الأخلاق هي جوهر العمل الخلقي وروحه، وكان من أسباب اهتمامهم بها أنها أول العمل وبدايته، فإذا لم يمحص الإنسان هذه النية قبل بداية العمل كان ذلك طريقا إلى تسلل الفساد إليها، وعند فسادها يمكن للهوى أن يستعبد النفس فبسخرها لطاعته (2).

وقد ذكر ذو النون المصري أن ضعف النية بعمل الآخرة هو سبب دخول الفساد على الخلق<sup>(3)</sup>.

الثامن تمكنهم تميز فكرهم الأخلاقي بالجمع بين الحديث عن الفضائل واكتسابها، والرذائل ومقاومتها، فتحدثوا عن المقامات التي يكتسبها الصوفية أثناء مجاهداتهم الروحية كالصبر والشكر والرضا والمحبة وغيرها، وحذّروا من الأمراض والعيوب التي تصاب بها النفوس، فتكون عوائق لها عن بلوغ الكمال الأخلاقي، مثل الحسد والكبر والعجب والغرور والرياء ونحوها. وقدموا تحليلات وافية لهذه الظواهر والآفات، فتناولوا أسبابها، وأرشدوا المريدين إلى الوسائل التي تمكنهم من التغلب عليها. مثل الحارث المحاسبي والغزالي (4).

<sup>(1)</sup> أبو حامد الغزالي، المنقذ من الضلال، ص 43 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> د. مدكور، نظرات في التصوف، 194.

<sup>(3)</sup> الرسالة القشيرية، 49.

<sup>(4)</sup> د. مدكور، نظرات في التصوف، 196.

التاسع – قولهم بإمكان تغيير الأخلاق واكتسابها، ولولا ذلك لما كان للمجاهدة فائدة، ولما كان للرياضيات الروحية معنى. وقد ظهر ذلك المعنى لدى الحكيم الترمذي في حديثه عن فطم النفس عن شهواتها، وفي حديثه عن تأديب الطيور والحيوانات البرية حتى تصير بالتأديب طائعة مسخرة، ولذلك لا يستغرب على النفس أن تكتسب عادات حسنة وأخلاق كريمة تحل محل ما كان لديها من سيء الأخلاق والخصال (1).

وقد أشار أبو سعيد الخراز إلى إلى أن المريد يدرب نفسه على اكتساب الأخلاق حتى تصير طبيعة فيه، وعادة مستقرة له، ولذلك كانت أخلاق الكاملين من الصوفية ساكنة في طبعهم، ومخفية في سرائرهم لا يحسنون غيرها؛ لأنها غذاؤهم وعادتهم (2).

وعلى الرغم من أن القشيري يؤكد أن الأخلاق جبلة في الإنسان، فإنه يؤكد أيضا أنها يمكن أن تتغير بمعالجته على مستمر العادة، لأن العبد إذا نازل الأخلاق بقلبه فينفي بجهده سفسافها، مَن الله عليه بتحسين أخلاقه، وكذلك إذا واظب على تزكية أعماله، ببذل وسعه مَن الله عليه بتصفية أحواله(3).

ويصل هذا الاتجاه عند الصوفية ذروته لدى الإمام الغزالي، فقد عالجه معالجة وافية، وذلك من خلال رده على طائفة زعمت أن الأخلاق لا يمكن تغييرها، فقد ظنّ بعضُ الناس ممن استثقل المجاهدة والرياضة والاشتغال

<sup>(1)</sup> د. مدكور، نظرات في التصوف، 193.

<sup>(2)</sup> د. مدكور ، نظرات في التصوف، 193.

<sup>(3)</sup> الرسالة القشيرية، 36.

بتزكية النفس وتهذيب الأخلاق أن الأخلاق لا يتصور تغييرها؛ لقصوره ونقصه وخبث دخلته، واستدلوا على ذلك بأمرين<sup>(1)</sup>:

الأول - أن الخُلُق هو صورة الباطن، كما أن الخَلق هو صورة الظاهر، فالخلقة الظاهرة لا يقدر على تغييرها، فالقصير لا يقدر أن يجعل نفسه طويلا، ولا الطويل يقدر أن يجعل نفسه قصيرا، فكذلك القبح الباطن يجري هذا المجرى.

الثاني - أنهم قالوا حسن الخلق يقمع الشهوة والغضب، وقد جربنا ذلك بطول المجاهدة، وعرفنا أن ذلك من مقتضى المزاج والطبع، فإنه لا ينقطع عن الآدمى، فاشتغال الإنسان به تضييع زمان بغير فائدة.

وقد رد عليهم الإمام الغزالي بما يلي (2):

- 1- أن النبي ﷺ قال: "حسنوا أخلاقكم ".
- 2- أن تغيير الخلق لو لم يكن ممكناً، لما أمر به.
- 3- أنه لو امتنع ذلك، لبطلت الوصايا والمواعظ والترغيب والترهيب، فإن الأفعال نتائج الأخلاق.
- 4- أنه كيف ينكر تهذيب الإنسان مع استيلاء عقله، وتغيير خلق البهائم ممكن، إذ ينتقل الصيد من التوحش إلى التأنس، والكلب من الأكل إلى التأدب، والفرس من الجماح إلى السلاسة، وكل ذلك تغيير خلق؟

<sup>(1)</sup> الغزالي، إحياء علوم الدين، 3/ 55.

<sup>(2)</sup> الغزالي، ميزان العمل، ص 247، إحياء علوم الدين، 3/ 55- 57.

5- أنهم ظنوا أن المقصود من المجاهدة قمع هذه الصفات بالكلية ومحوها، وهيهات، فإن الشهوة خلقت لفائدة، وهي ضرورية في الجبلة، فلو انقطعت شهوة الطعام، لهلك الإنسان، ولو انعدم الغضب بالكلية، لم يدفع الإنسان عن نفسه ما يهلكه ولهلك، فليس المطلوب إماطة ذلك بالكلية، بل المطلوب ردها إلى الاعتدال الذي هو وسط بين الإفراط والتقريط.

وبعد أن ينتهي الغزالي من بيان فساد الرأي السابق، يؤكد أنه لو أردنا أن نقلع بالكلية الغضب والشهوة من أنفسنا ونحن في هذا العالم، لعجزنا عنه، ولكن لو أردنا قهرهما، وإسلاسهما بالرياضة والمجاهدة، قدرنا عليه، وقد أمرنا بهذا، وصار ذلك شرط سعادتنا ونجاتنا (1).

ثم يؤكد الغزالي أن الجبلات مختلفة، فبعضها سريعة القبول، وبعضها بطيئة القبول، ولاختلافهما سببان:

أحدهما – باعتبار التقدم في الوجود، فإن قوة الشهوة، وقوة الغضب، وقوة التفكر موجودة في الإنسان، وأصعبها تغييرا وأعصاها على الإنسان قوة الشهوة، فإنها أقدم القوى وجودا وأشدها تشبثا والتصاقا، فإنها توجد معه في أول الأمر، حتى توجد في الحيوان الذي هو جنسه، ثم توجد قوة الحمية والغضب بعده. وأما قوة الفكر، فإنها توجد آخراً، والسبب الثاني – أنه يتأكد الخلق بكثرة العمل بموجبه والطاعة له، وباعتقاد كونه حسناً مرضياً (2).

<sup>(1)</sup> الغزالي، ميزان العمل، ص 248.

<sup>(2)</sup> الغزالي، ميزان العمل، ص 248- 249.

ويذكر الغزالي أن تغيير الخلق في الناس على أربع مراتب(1):

أولها – هو الإنسان الغفل، الذي لا يعرف الحق من الباطل، والجميل من القبيح، فيبقى خاليا عن الاعتقاد، وخاليا أيضا عن تشمير شهواته، باتباع اللذات.

فهذا أقبل الأقسام للعلاج، فلا يحتاج إلا إلى تعليم مرشد، وإلى باعث في نفسه يحمله على الاتباع، فيحسن خلقه في أقرب وقت.

ثانيها – أن يكون قد عرف قبح القبيح، ولكنه لم يتعوّد العمل الصالح، بل زيّن له شر عمله، يتعاطاه انقيادا لشهواته، وإعراضا عن صواب رأيه، فأمره أصعب من الأول، إذ تضاعفت علته. فعليه وظيفتان: إحداهما – قلع ما رسخ فيه من كثرة التعود للفساد، والآخر – صرف النفس إلى ضده.

وعلى الجملة هو في محل قبول الرياضة، إن انتهض لها عن جدّ كامل.

ثالثها - أن يعتقد الأخلاق القبيحة أنها الواجبة المستحسنة، وأنها حق وجميل، ثم تربى عليها. فهذا يكاد تمتنع معالجته، ولن يرجى صلاحه إلا على الندور، إذ تضاعفت عليه أسباب الضلال.

رابعها - أن يرى، مع وقوع نشوئه على الاعتقاد الفاسد، وتربيته على العمل به، فضله في كثرة الشر، واستهلاك النفوس، ويتباهى به، ويظن أن ذلك يرفع من قدره. وهذا أصعب المراتب، وفي مثله قيل: من التعذيب تهذيب الذئب ليتأدب، وغسل المسخ ليبيّض.

<sup>(1)</sup> الغزالي، ميزان العمل، ص 249- 250.

ويختم الغزالي حديثه عن المراتب السابقة، ببيان أوصاف أصحابها، فالأول من هؤلاء يقال له: جاهل، والثاني- جاهل وضال، والثالث- جاهل وضال وفاسق، والرابع جاهل وضال وفاسق وشرير (1).

<sup>(1)</sup> الغزالي، ميزان العمل، ص 250.

# المبحث الثالث الفلسفة الخلقية عند مسكويه

#### تمهيد

درس فلاسفة الإسلام الأخلاق بمنهج فلسفي متأثرين بالمنهج الذي سلكه اليونانيون في دراستها، ولكنهم لم يكونوا على درجة واحدة في الاهتمام بالجانب الأخلاقي، فبعضهم لم يولِ الأخلاق إلا حظاً ضئيلاً من اهتمامه، وبعضهم أعطاها اهتماماً كبيرا، وبعضهم أعطاها النصيب الأكبر من اهتمامه ويعتبر الفارابي (ت ٣٣٩ ه (من أكثر الفلاسفة اهتماما بالأخلاق، ويتجلى هذا فيما يلي (1):

- 1- كثرة ما كتبه عن الأخلاق، وما خصصه لها من كتب ورسائل وشروح.
- 2- اهتمامه بفكرة السعادة التي كتب عنها أكثر من مؤلف، منها رسالة «في التنبيه على أسباب السعادة»، و «في تحصيل السعادة».
- 3 مزج الأخلاق بالسياسة وأدمجها فيها على نحو ما
   فعل أفلاطون في الجمهورية.
- 4- تحدث حديثا واسعا ومفصلا عن الأخلاق ضمن كتابه «إحصاء العلوم»، فتحدث فيه عن الملكات والأخلاق والسجايا التي تصدر عنها الأفعال الإرادية، والغايات التي تبتغى من ورائها، والسعادة لا تنال إلا بالخيرات والفضائل.

<sup>(1)</sup> د. عبد المقصود، الأخلاق، ص 247.

وعلى الرغم من تأثر فلاسفة الإسلام بالفكر الأخلاقي اليوناني، فإنهم قد ميزوا فكرهم الأخلاقي بميزة أصيلة تعبر عن أصالة فكرهم وإبداعهم، وهي أن فكرهم لم يكن فكرا نظريا مجردا كفكر اليونانيين، ولكن اتسم بسمة أو نزعة عملية، فلم يقتصروا على محاولة وضع مذاهب أخلاقية نظرية، ولكنهم حاولوا أن يرسموا للناس الطريق إلى اكتساب الفضائل، وكذلك الطريق إلى التخلص من الرذائل، ذلك أنهم اعتبروا الرذائل أمراضاً نفسية تتطلب العلاج، وأصبحت الأخلاق عندهم صناعة تستهدف علاج الأمراض الخلقية أو النفسية، وحفظ الصحة، وتتناول بالدراسة الفضائل وكيفية اقتنائها لتتحلى النفس بها، والرذائل وكيفية توقيها للتخلى عنها (1).

يضاف إلى ذلك أنه لم تنقطع صلتهم بالتراث الديني الذي يسود مجتمعهم، بل انطبعت أفكارهم إلى حد ما بالطابع الديني، ودليل ذلك حديث الفارابي عن أخلاق وخصائص رئيس المدينة الفاضلة، فقد جعل من بينها شروطا نابعة من نزعة دينية كصفات الزهد في الدنيا، وحب الصدق، وبغض الكذب، والانقياد للحق في سهولة، والتعفف عن الجور والقبيح، وترك اللجاج (2).

<sup>(1)</sup> د. عبد المقصود، الأخلاق، ص 251.

<sup>(2)</sup> د. عبد المقصود، الأخلاق، ص 250.

## \* ملامح الفلسفة الأخلاقية عند مسكويه

## - التعريف بمسكويه:

هو أحمد بن محمد بن يعقوب أبو علي الخازن صاحب التجارب ابن مسكويه مات سنة إحدى وعشرين وأربعمائة. من كبار فضلاء العجم وأجلاء فارس وكان مسكويه مجوسيا، وأسلم، كَانَ خازناً للملك عضد الدولة بن بوبه، لهُ مشاركة حسنة فِي العلوم الأدبية، وكان عارفاً بعلوم الأوائل، وَلَهُ مناظرات ومحاضرات وتصانيف فِي العلوم، من مؤلفاته: الفوز الأكبر، وكتاب الفوز الأصغر، تجارب الأمم، أنس الفريد، تهذيب الأخلاق (1).

## - مكانته في علم الأخلاق:

يعد مسكويه أول من وجّه الأنظار إلى الدراسات الأخلاقية بين فلاسفة الإسلام (2)، ولذا فهو أكبر ممثل لفلاسفة الأخلاق الخلص في الإسلام بلا منازع، لأنه أكثرهم توفراً على دراسة الأخلاق من بين فروع الفلسفة، بخلاف غيره فقد غلب عليهم التتاول التقليدي العام للفلسفة بفروعها المختلفة، وجاء حديثهم عن الأخلاق ضمن عرضهم للمذهب الفلسفي العام، ولهذا لم تكتب لأحدهم الشهرة في الأخلاق، وإنما اشتهروا جميعا بالفلسفة العامة، أما مسكويه فقد ذاعت شهرته في الأخلاق، ويعد كتابه "تهذيب الأخلاق" أكمل دراسة علمية، وإذا كان مسكويه قد خصص هذا الكتاب للأخلاق فإنه خصص لها أيضا جزءا غير قليل من كتاب "الفوز الأصغر" وتحدث عنها كثيرا في كتابه

<sup>(1)</sup> القفطى، أخبار العلماء، الصفدي، الوافى بالوفيات.

<sup>(2)</sup> د. صبحي، الفلسفة الأخلاقية، ص 312.

"السعادة" وكتاب "طهارة النفس"(1).

## - ظروف عصره الأخلاقية ودورها في اهتمامه بالأخلاق:

يرجع اهتمام مسكويه بالجانب الأخلاقي على حساب الجوانب الفلسفية الأخرى إلى عدة أمور:

الأول- ما لاحظه في عصره من فساد في الحياة السياسية والإدارية ومن تدهور في الحياة الاجتماعية وانحطاط الأخلاق، ومن صور ذلك أن كثيراً من الخلفاء والأمراء والوزراء قد ضلوا الطريق، وتتكبوا الصراط السوي، وأقبلوا على الملذات، وقلدهم الناس، ويذكر المؤرخون أن بعض الخلفاء والوزراء والأمراء لم يكونوا يرون بأسا في الشرب بين المغنين والندماء، ولم يكن هذا الفساد وانحلال الخلق مقصورا على الخلفاء والأمراء والوزراء، بل إنه استشرى في جسم الأمة حتى أصاب بعض الفقهاء والقضاة (2).

ولم يكن المجون والانحلال واللهو هو كل ما ساد العصر من انحطاط أخلاقي، بل هناك رذائل أخلاقية سادت هذا العصر، من ذلك الكيد والدس والنفاق، وهذا أمر طبيعي لحياة كلها نزاع وصراع بين الطوائف والطبقات المختلفة على النفوذ والبقاء<sup>(3)</sup>.

الثاني – سد العجز في التأليف الأخلاقي، فإن مسكويه قد نظر في التراث الفلسفي فلم يجد للجانب العملي أو الأخلاقي مكاناً فيه، إذ كان اهتمام السابقين متجها كله تقريبا للجانب النظري من المنطق والإلهيات وكذلك

<sup>(1)</sup> د. عبد المقصود، الأخلاق، ص 248.

<sup>(2)</sup> د. عبد المقصود، الأخلاق، ص 262.

<sup>(3)</sup> د. عبد المقصود، الأخلاق، ص 263.

الطبيعة والرياضة، ومن ثم فقد أراد أن يعمل لسد هذا النقص في التراث بفلسفة خلقية لها منهجها الذي يعالج الموضوع من نواحيه وجوانبه المتشبعة حتى أضحى تفكيره الأخلاقي تفكيراً منسجماً في أصوله ونتائجه (1).

الثالث - استدراك ما فاته من خير، فقد وقع مسكويه في شبابه في مخالفات من ميل إلى الملذات واللهو والمجون، ورغبته في أن يكفر عن ذلك (2).

# أسباب تأليف كتاب تهذيب الأخلاق:

ذكر مسكويه الغرض الأساسي من تأليف كتاب "تهذيب الأخلاق" وأفصح عنه بقوله: "غرضنا في هذا الكتاب أن نحصل لأنفسنا خلقا تصدر به عنا الأفعال كلها جميلة وتكون مع ذلك سهلة علينا لا كلفة فيها ولا مشقة ويكون ذلك بصناعة وعلى ترتيب تعليمي"(3).

ثم يوضح لنا السبيل والطريق التي تساعدنا في ذلك وهو معرفة النفس، فيقول: "والطريق في ذلك أن نعرف أولا نفوسنا ما هي؟ وأي شيء ولأي شيء أوجدت فينا؟ أعني كمالها وغايتها، وما قواها وملكاتها التي إذا استعملناها على ما ينبغي بلغنا بها هذه الرتبة العلية؟ وما الأشياء العائقة لنا عنها؟ وما الذي يزكيها فتفلح؟ وما الذي يدسيها فتخيب؟"(4)

<sup>(1)</sup> د. عبد المقصود، الأخلاق، ص 265.

<sup>(2)</sup> د. عبد المقصود، الأخلاق، ص 265.

<sup>(3)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 233.

<sup>(4)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 234.

### مصادر فلسفته الخلقية

اعتمدت مسكويه على مصدرين أساسين في فلسفته الأخلاقية: الأول- المصدر اليوناني

فقد اعتمد مسكويه -كغيره من فلاسفة الإسلام- في فلسفته الخلقية اعتمادا كبيرا على المصدر اليوناني؛ حتى اعتبره البعض تلميذاً لليونانيين في ميدان الأخلاق، ومع أن هذا يعد صحيحاً إلى حد كبير فإننا نرى أنه حاول التوفيق بين ما يختار من آراء وبين ما يناسبها من الدين والشريعة<sup>(1)</sup>.

ففلسفته الخلقية وآراؤه عبارة عن أمشاج من آراء أرسطو وأفلاطون وجالينوس ويرسن<sup>(2)</sup>.

## الثاني- المصدر الديني الإسلامي:

فالروح الدينية واضحة عند مسكويه في فلسفته وآرائه الأخلاقية، فقد أشار في التهذيب إلى أهمية الشريعة وأصول الدين في تربية الإنسان وخاصة في أوائل عمره، حتى تقوى نفوسهم على حب الخير، وتمهد إلى حياة الفضيلة. وتظهر الروح الدينية أيضا في كلامه عن مقامات الناس عند الله عز وجل، وفكرته عن المحبة الإلهية، وهو يستخدم في هذا الصدد مصطلحات دينية قرآنية (3).

<sup>(1)</sup> د. عبد المقصود، الأخلاق، ص 270.

<sup>(2)</sup> د. صبحى، الفلسفة الأخلاقية، ص 312.

<sup>(3)</sup> د. عبد المقصود، الأخلاق، ص 250.

# \* منزلة علم الأخلاق

يرى مسكويه أن هذه صناعة الأخلاق هي أفضل الصناعات كلها لأنها تعنى بتجويد أفعال الإنسان بحسب ما هو إنسان، وبيان ذلك أنه لما كان للجوهر الإنساني فعل خاص لا يشاركه فيه شيء من موجودات العالم، وكان الإنسان أشرف موجودات عالمنا، وجب أن تكون الصناعة التي تعنى بتجويد أفعال الإنسان حتى تصدر عنه أفعاله كلها تامة كاملة بحسب جوهره ورفعه عن رتبة الأخس التي يستحقق بها المقت من الله والقرار في العذاب الأليم أشرف الصناعات كلها وأكرمها. وأما سائر الصناعات الأخر فمراتبها من الشرف بحسب مراتب جوهر الشيء الذي تستصلحه (1).

وقد أطلق ابن مسكويه على هذه الصناعة أيضا اسم الفلسفة العملية، فلما كان الإنسان من بين الموجودات كلها هو الذي يلتمس له الخلق المحمود والأفعال المرضية، وجب أن ننظر في أفعاله وقواه وملكاته التي يختص بها من حيث هو إنسان وبها تتم إنسانيته وفضائله، فهي الأمور الإرادية التي بها تتعلق قوة الفكر والتمييز، والنظر فيها يسمى الفلسفة العلمية<sup>(2)</sup>.

## \* الخلق بين الفطرة والاكتساب:

(3)يرى ابن مسكويه أن الخلق على قسمين

الأول - الفطري أو الطبيعي، وهو ما يكون طبيعيا من أصل المزاج كالإنسان الذي يحركه أدنى شيء نحو غضب ويهيج من أقل سبب، وكالإنسان

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 270.

<sup>(2)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 244.

<sup>(3)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 265.

الذي يجبن من أيسر شيء ويفزع من أدنى صوت يطرق سمعه أو يرتاع من خبر يسمعه، وكالذي يضحك ضحكا مفرطا من أدنى شيء يعجبه، وكالذي يغتم ويحزن من أيسر شيء يناله.

الثاني – المكتسب، وهو ما يكون مستفادا بالعادة والتدرب وربما كان مبدؤه بالروية والفكر، ثم يستمر عليه أولا فأولا؛ حتى يصير ملكة وخلقا.

#### \* فعل النفس وفضيلتها:

يذكر ابن مسكويه أن فضيلة النفس تكمن في شوقها إلى أفعالها الخاصة بها وهي العلوم والمعارف مع هربها من أفعال الجسم الخاصة به، وبحسب طلب الإنسان لهذه الفضيلة وحرصه عليها يكون فضله وهذا الفضل يتزايد بحسب عناية الإنسان بنفسه وانصرافه عن الأمور العائقة له عن هذا المعنى بجهده وطاقته والعوائق هي الأشياء البدنية والحواس وما يتصل بها.

ويؤكد أن الفضائل ليست تحصل للإنسان إلا بعد أن يطهر نفسه من الرذائل التي هي أضدادها يريد بذلك شهواتها الرديئة الجسمانية ونزواتها الفاحشة البهيمية. فإن الإنسان إذا علم أن هذه الأشياء ليست فضائل بل هي رذائل تجنبها وكره أن يوصف بها، وإذا ظن أنها فضائل لزمها وصارت له عادة، وبحسب التباسه وتدنسه بالرذائل يكون بعده من قبول الفضائل.

ولما كانت سعادة كل موجود إنما هي صدور أفعاله التي تخص صورته عنه تامة كاملة، فإن سعادة الإنسان تكون في صدور أفعاله الإنسانية عنه بحسب تمييزه ورويته.

وفعل النفس ينقسم إلى قسمين: خير وشر، يقول مسكويه: "والأشياء

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 243.

الإرادية التي تنسب إلى الإنسان تنقسم إلى الخيرات والشرور، أما الخيرات فهي الأمور التي تحصل للإنسان بإرادته وسعيه في الأمور التي لها أوجد الإنسان ومن أجلها خلق. والشرور هي الأمور التي تعوقه عن هذه الخيرات بإرادته وسعيه أو كسله وانصرافه<sup>(1)</sup>.

## \* عدد الفضائل والرذائل وعلاقتها بقوى النفس:

ترتبط عدد الفضائل والرذائل بأنواع قوى النفس ارتباطا وثيقا، ولذا بدأ ابن مسكويه بالحديث عن قوى النفس. فقسم قوى النفس إلى ثلاث قوى (2):

الأولى - القوة التي بها يكون الفكر والتمييز والنظر في حقائق الأمور، وهي القوة الناطقة وتسمى الملكية أيضا، وآلتها التي تستعملها من البدن الدماغ.

الثانية - القوة التي بها يكون الغضب والنجدة والإقدام على الأهوال والشوق إلى التسلط والترفع وضروب الكرامات، وهي القوة الغضبية، ويطلق عليها أيضا السبعية، وآلتها التي تستعملها من البدن القلب.

الثالثة - القوة التي بها تكون الشهوة وطلب الغذاء والشوق إلى الملاذ التي في المآكل والمشارب والمناكح وضروب اللذات الخسية، وهي القوة الشهوية التي تسمى بالبهيمية وآلتها التي تستعملها من البدن الكبد.

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 245.

<sup>(2)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 247 وما بعدها.

وهذه الثلاث متباينة، تقوى إحداهما وتضعف بحسب المزاج أو العادة أو التأدب.

وإذا كانت القوى ثلاثا فأدونها النفس البهيمية. وأوسطها النفس السبعية. وأشرفها النفس الناطقة. والإنسان إنما صار إنسانا بأفضل هذه النفوس، وهي الناطقة، وبها شارك الملائكة وبها باين البهائم.

وعلاقة هذا التقسيم بالأخلاق عند ابن مسكويه أن عدد الفضائل أو الرذائل يكون بحسب أعداد هذه القوى.

### 1- فضيلة الحكمة:

فمتى كانت حركة النفس الناطقة معتدلة وغير خارجة عن ذاتها وكان شوقها إلى المعارف الصحيحة حدثت عنها فضيلة العلم وتتبعها الحكمة.

والحكمة هي فضيلة النفس الناطقة المميزة، ومعناها: أن تعلم الموجودات كلها من حيث هي موجودة وإن شئت فقل أن تعلم الأمور الإلهية والأمور الإنسانية ويثمر علمها بذلك أن تعرف المعقولات أيها يجب أن يفعل وأيها يجب أن يغفل.

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 248.

## 2- فضيلة العفة:

ومتى كانت حركة النفس البهيمية معتدلة منقادة للنفس العاقلة غير متأبية عليها فيما نقسطه لها ولا منهمكة في اتباع هواها حدثت عنها فضيلة العفة وتتبعها فضيلة السخاء.

والعفة هي فضيلة الحس الشهواني وظهور هذه الفضيلة في الإنسان يكون بأن يصرف شهواته بحسب الرأي أعني أن يوافق التمييز الصحيح حتى لا ينقاد لها، ويصير بذلك حرا غير متعبد لشيء من شهواته.

# 3- فضيلة الشجاعة:

فمتى كانت حركة النفس الغضبية معتدلة تطيع النفس العاقلة فيما تقسطه لها فلا تهيج في غير حينها ولا تحمي أكثر مما ينبغي لها حدثت منها فضيلة الحلم وتتبعها فضيلة الشجاعة

فالشجاعة فضيلة النفس الغضبية وتظهر في الإنسان بحسب انقيادها للنفس الناطقة المميزة واستعمال ما يوجبه الرأي في الأمور الهائلة، أعني ألا يخاف من الأمور المفزعة إذا كان فعلها جميلا والصبر عليها محمودا.

## 4- فضيلة العدالة

ثم يحدث عن هذه الفضائل الثلاث باعتدالها ونسبة بعضها إلى بعض فضيلة هي كمالها وتمامها وهي فضيلة العدالة.

والعدالة هي فضيلة للنفس تحدث لها من اجتماع هذه الفضائل الثلاث وذلك عند مسالمة هذه القوى بعضها للبعض واستسلامها للقوة المميزة حتى لا تتغالب ولا تتحرك لنحو مطلوباتها على سوم طبائعها، ويحدث للإنسان بها سمة يختار بها أبدا الإنصاف من نفسه أولا، ثم الإنصاف والانتصاف من غيره وله(1).

ولذا أجمع الحكماء على أن أجناس الفضائل أربع، وهي: الحكمة والعفة والشجاعة والعدالة

ثم يبين ابن مسكويه أن الافتخار لا يكون إلا بهذا الفضائل، حيث يقول: "ولهذا لا يفتخر أحد ولا يتباهى إلا بهذه الفضائل فقط. فأما من افتخر بآبائه وأسلافه فلأنهم كانوا على بعض هذه الفضائل أو عليها كلها"(2).

وإذا خرجت هذه القوى عن حد الاعتداد حدث عنها أضداد الفضائل الأربع السابقة، وهي الرذائل الأربع الآتية: الجهل والشره والجبن والجور.

## \* الفضيلة وسط بين رذيلتين:

يرى ابن مسكويه أن هذه الفضائل أوساط بين أطراف، وتلك الأطراف هي الرذائل، فكل فضيلة فهي وسط بين رذائل.

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 251.

<sup>(2)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 249.

ومفهوم الوسط عند ابن مسكويه يوضحه بمثال الدائرة ومركزها، حيث يذكر أن المركز من الدائرة هو على غاية البعد من المحيط، وإذا كان الشيء على غاية البعد من شيء آخر فهو من هذه الجهة على القطر. فعلى هذا الوجه ينبغي أن يفهم معنى الوسط من الفضيلة إذا كانت بين رذائل بعدها منها أقصى البعد، ولهذا إذا انحرفت الفضيلة عن موضعها الخاص بها أدنى انحراف قربت من رذيلة أخرى، ولم تسلم من العيب بحسب قربها من تلك الرذيلة التي تميل إليها، ولهذا صعب جدا وجود هذا الوسط، ثم التمسك به بعد وجوده أصعب لذلك قالت الحكماء إصابة نقطة الهدف أعسر من العدول عنها ولزوم الصواب بعد ذلك حتى لا يخطأها أعسر وأصعب. وذلك أن الأطراف التي تسمى رذائل من الأفعال والأحوال والزمان وسائر الجهات كثيرة جدا. ولذلك كانت دواعي الشر أكثر من دواعي الخير (1).

ويطبق ابن مسكويه هذا المفهوم على بعض الفضائل(2):

- فالحكمة وسط بين السفه والبله، ويقصد بالسفه ههنا استعمال القوة الفكرية فيما لا ينبغي وكمالا ينبغي. ويراد بالبله تعطيل هذه القوة واطراحها، وليس ينبغي أن يفهم أن البله ههنا نقصان الخلقة بل هو تعطيل القوة الفكرية بالإرادة.

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 258.

<sup>(2)</sup> انظر تهذيب الأخلاق، ص 259 وما بعدها.

- الذكاء وسط بين الخبث والبلادة فإن أحد طرفي كل وسط إفراط والآخر تفريط أعني الزيادة عليه والنقصان منه فالخبث والدهاء والحيل الرديئة هي كلها إلى جانب الزيادة فيما ينبغي أن يكون الذكاء فيه. وأما البلادة والبله والعجز عن إدراك المعارف فهي كلها إلى جانب النقصان من الذكاء.

وأما التعقل - وهو حسن التصور - فهو وسط بين الذهاب بالنظر في الشيء الموضوع إلى أكثر مما هو عليه وبين القصور وبالنظر فيه عما هو عليه.

وأما العفة فهي وسط بين رذيلتين، هما: الشره وخمود الشهوة. ويقصد بالشره الانهماك في اللذات والخروج فيها عما ينبغي، ويقصد بخمود الشهوة السكون عن الحركة التي تسلك نحو اللذة الجميلة التي يحتاج إليها البدن في ضروراته، وهي ما رخص فيه صاحب الشريعة والعقل.

وأما الشجاعة فهي وسط بين رذياتين إحداهما الجبن والأخرى التهور. أما الجبن فهو الخوف مما لا ينبغي أن يخاف منه. وأما التهور فهو الإقدام على ما لا ينبغي أن يقدم عليه.

- وأما العدالة فهي وسط بين الظلم والانظلام، أما الظلم فهو التوصل إلى كثرة المقتنيات من حيث لا ينبغي كما لا ينبغي. وأما الانظلام فهو الاستحذاء والاستماتة في المقتنيات لمن لا ينبغي وكما لا ينبغي. ولذلك يكون للجائر أموال كثيرة لأنه يتوصل إليها من حيث لا يجب ووجوه التوصل إليها كثيرة. وأما المنظلم فمقتنياته وأمواله يسيرة جدا لأنه يتركها من حيث لا يجب.

ويلاحظ فيما سبق أن مسكويه وغيره من فلاسفة الإسلام قد تابع أرسطو في تحديد الفضيلة بأنها وسط بين رذيلتين، فقرر مثله أن الفضيلة وسط بين رذيلتين وأن لكل فضيلة طرفين محددين يمكن الإشارة إليهما، وأوساط بينهما كثرة لا نهاية لها ولا يمكن الإشارة إليها، إلا أن الوسط الحقيقي هو واحد، وقد سبق الفارابي إلى الأخذ بفكرة الوسط أو التوسط الذي يتحقق به صلاح الأخلاق وكمالها، وذكر أن الأخلاق تشبه الطعام في أن التوسط والاعتدال فيهما يؤدي إلى الصلاح<sup>(1)</sup>.

وهذه الفكرة التي أخذها مسكريه وغيره من المسلمين من أرسطو قد لاقت نقداً من بعض المفكرين، ووجهوا إليها بعض المآخذ، ولعل أهمها ما زعموه من أنها لا تصدق على كل الفضائل، وهذا صحيح إلى حد كبير، ذلك أن بعض الفضائل قد تزيد عن الوسط، وبعضها قد تنزل عنه ويكون الخير في هذا وذاك (2).

### \* تغيير الأخلاق عند مسكويه:

يذكر ابن مسكويه أن الناس اختلفوا في إمكان تغيير الأخلاق إلى فريقين: الأول- يرى أن من كان له خلق طبيعي لم ينتقل عنه

<sup>(1)</sup> د. عبد المقصود، الأخلاق 287.

<sup>(2)</sup> د. عبد المقصود، الأخلاق 287.

والفريق الآخر يعتقد أنه ليس شيء من الأخلاق طبيعيا للإنسان ولا غير طبيعي. وذلك أن الناس مطبوعون على قبول الخلق، بل ينتقلون في التخلق بالتأديب والمواعظ إما سريعا أو بطيئا.

ويميل ابن مسكويه إلى الرأي الثاني وهو إمكان تغيير الأخلاق، حيث يقول: "وهذا الرأي الأخير هو الذي نختاره" (1).

ويدلل على صحة هذا الرأي بما يلي(2):

1- أنا نشاهده عيانا، ولا شك أن المشاهدة والمعاينة أحد الدلائل اليقينية.

2- أن الرأي الأول يؤدي إلى إبطال قوة التمييز والعقل، وإلى رفض السياسات كلها وترك الناس همجا مهملين، وإلى ترك الأحداث والصبيان على ما يتفق أن يكونوا عليه بغير سياسة ولا تعليم وهذا ظاهر الشناعة جدا.

وينتقل ابن مسكويه إلى عرض رأي فلاسفة اليونان وأدلتهم في هذا الجانب ومناقشته:

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 265.

<sup>(2)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 265.

### أولا- موقف الرواقيين

ظن الرواقيون أن الناس كلهم يخلقون أخيارا بالطبع ثم بعد ذلك يصيرون أشرارا بمجالسة أهل الشر والميل إلى الشهوات الرديئة التي لا تقمع بالتأديب فينهمك فيها، ثم يتوصل إليها من كل وجه، ولا يفكر في الحسن منها والقبيح<sup>(1)</sup>.

وقوم آخرون كانوا قبل هؤلاء ظنوا أن الناس خلقوا من الطينة السفلى وهي كدر العالم فهم لأجل ذلك أشرار بالطبع، وإنما يصيرون أخيارا بالتأديب والتعليم إلا أن فيهم من هو في غاية الشر لا يصلحه التأديب، وفيهم من ليس في غاية الشر فيمكن أن ينتقل من الشر إلى الخير بالتأديب من الصبا ثم بمجالسة الأخيار وأهل الفضل<sup>(2)</sup>.

# ثانيا - موقف جالينوس(3)

يرى جالينوس أن الناس على ثلاثة أقسام: الأول - مَن هو خير بالطبع، الثاني - مَن هو شرير بالطبع، الثالث - مَن هو متوسط بين هذين.

ثم أفسد المذهبين الأولين على هذا النحو:

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 266.

<sup>(2)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 266.

<sup>(3)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 266- 267.

أما فساد الأول فقال جالينوس إن كان كل الناس أخيارا بالطبع وإنما ينتقلون إلى الشر بالتعليم فبالضرورة إما أن يكون تعلمهم الشرور من أنفسهم وإما من غيرهم. فإن تعلموا من غيرهم فإن المعلمين الذين علموهم الشر أشرار بالطبع. فليس الناس إذا كلهم أخيارا بالطبع. وإن كانوا تعلموه من أنفسهم فإما أن يكون فيهم قوة يشتاقون بها إلى الشر فقط فهم إذاً أشرار بالطبع.

وأما الرأي الثاني فإنه أفسده بمثل هذه الحجة. وذلك أنه قال إن كان كل الناس أشرارا بالطبع فإما أن يكونوا تعلموا الخير من غيرهم أو من أنفسهم ونعيد الكلام الأول بعينه.

ولما أفسد جالينوس المذهبين السابقين صحح رأى نفسه من الأمور البينة الظاهرة. وذلك أنه ظاهر جدا أن من الناس من هو خير بالطبع وهم قليلون، وليس ينتقل هؤلاء إلى الشر، ومنهم من هو شرير بالطبع وهم كثيرون وليس ينتقل هؤلاء إلى الخير. ومنهم من هو متوسط بين هذين وهؤلاء قد ينتقلون بمصاحبة الأخيار ومواعظهم إلى الخير، وقد ينتقلون بمقاربة أهل الشر واغوائهم إلى الشر.

# ثالثا - رأي أرسطو طاليس (1)

بين "أرسطو" في كتاب الأخلاق وفي كتاب المقولات أيضا أن الشرير قد ينتقل بالتأديب إلى الخير، ولكن ليس على الإطلاق لأنه يرى أن تكرير المواعظ والتأديب وأخذ الناس بالسياسات الجيدة الفاضلة لا بد أن يؤثر ضروب

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 267- 268.

التأثير في ضروب الناس، فمنهم من يقبل التأديب ويتحرك إلى الفضيلة بسرعة، ومنهم من يقبله ويتحرك إلى الفضيلة بإبطاء.

وقد صاغ مسكويه رأي أرسطو على هيئة قياس على هذا النحو:

كل خلق يمكن تغيره المقدمة الأولى

لا شيء مما يمكن تغيره هو بالطبع المقدمة الثانية

\*\*\*\*\*\*\*\*

فإذا لا خلق ولا واحد منه بالطبع النتيجة

والمقدمتان صحيحتان، والقياس منتج في الضرب الثاني من الشكل الأول.

ثم ينتقل مسكويه إلى ذكر الأدلة على صحة مقدمتي القياس السابق

أما تصحيح المقدمة الأولى: وهي أن كل خلق يمكن تغيره، فدليله ما نشاهده بالعيان، ووجوب التأديب ونفعه وتأثيره في الأحداث والصبيان، ومن الشرائع الصادقة التي هي سياسة الله لخلقه.

وأما تصحيح المقدمة الثانية وهي أنه لا شيء مما يمكن تغيره هو بالطبع فهو ظاهر أيضا. وذلك أنا لا نروم تغيير شيء مما هو بالطبع أبدا. فإن أي أحد لا يروم أن يغير حركة النار التي إلى فوق بأن يعودها الحركة إلى أسفل، ولا أن يعود الحجر حركة العلو يروم بذلك أن يغير حركة الطبيعة التي

إلى أسفل. ولو رامه ما صح له تغيير شيء من هذا ولا ما يجري مجراه أعني الأمور التي هي بالطبع.

وإذا صحت المقدمتان وصبح التأليف في الشكل الأول وهو الضرب الثاني منه، فقد صبار هذا القياس برهانا.

## \* مراتب الناس في قبول الأخلاق:

تناول مسكويه مسألة خلقية أخرى وهي مراتب الناس في قبول الآداب التي سميت خلقا والمسارعة إلى تعلمها والحرص عليها فإنها كثيرة وهي تشاهد وتعاين فيهم

فبالنسبة للأطفال فإن أخلاقهم تظهر فيهم منذ بدء نشأتهم ولا يسترونها بروية ولا فكر كما يفعله الرجل التام الذي انتهى في نشؤه وكماله إلى حيث يعرف من نفسه ما يستقبح منه فيخفيه بضروب من الحيل والأفعال المضادة لما في طبعه.

ومن تأمل أخلاق الصبيان واستعدادهم لقبول الأدب أو نفورهم عنه أو ما يظهر في بعضهم من القحة وفي بعضهم من الحياء وكذلك ما يرى فيهم من الجود والبخل والرحمة والقسوة والحسد وضده ومن الأحوال المتفاوتة، عرف من ذلك مراتب الإنسان في قبول الأخلاق الفاضلة وتعلم معه أنهم ليسوا على رتبة واحدة وأن فيهم المتواني والممتنع والسهل السلس والفظ العسر والخير والشرير. والمتوسطون بين هذه الأطراف في مراتب لا تحصى كثرة.

وإذا أهملت الطباع ولم ترض بالتأديب والتقويم نشأ كل إنسان على رسوم طباعه وبقي عمره كله على الحال التي كان عليها في الطفولية وتبع ما وافقه في الطبع إما الغضب وإما اللذة وإما غير ذلك من الطباع المذمومة<sup>(1)</sup>.

## \* دور الشريعة في تربية الأطفال:

يؤكد مسكويه على أهمية الشريعة ودورها في تهذيب الأطفال والصبيان وتهذيبهم وتربينهم، فالشريعة هي التي تقوّم الأحداث وتعودهم الأفعال المرضية وتعد نفوسهم لقبول الحكمة وطلب الفضائل والبلوغ إلى السعادة الإنسية بالفكر الصحيح والقياس المستقيم<sup>(2)</sup>.

ولا ينسى مسكويه دور الوالدين في هذا الجانب، فعلى الوالدين مسئولية عظيمة تتمثل في أخذ الصبيان بالشريعة وسائر الآداب الجميلة بضروب السياسات وهي متنوعة ومتعددة وتختلف بحسب حال الطفل: من الضرب إذا دعت إليه الحاجة، أو التوبيخات إن صدتهم، أو الإطماع في الكرامات أو غيرها مما يميلون إليه من الراحات أو يحذرونه من العقوبات، حتى إذا تعودوا ذلك واستمروا عليه مدة من الزمان كثيرة أمكن فيهم حينئذ أن يعلموا براهين ما أخذوه تقليدا، وينبهوا على طرق الفضائل واكتسابها والبلوغ إلى غاياتها بهذه الصناعة التي نحن بصددها(3).

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 268- 269.

<sup>(2)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 269.

<sup>(3)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 269.

ثم يبين أن الآداب ليست على درجة واحدة في التعليم، بل لها مراتب وأولويات، فللإنسان في ترتيب هذه الآداب وسياقها أولا فأولا إلى الكمال الأخير طريق طبيعي يتشبه فيها بفعل الطبيعة.

## وترتيبها يكون على هذا النحو:

يبدأ بالنظر القوى التي تحدث في الإنسان أيها أسبق إليه وجودا فيبدأ بتقويمها، ثم بما يليها على النظام الطبيعي. فأول ما يحدث فينا هو الشيء العام للحيوان والنبات كله ثم لا يزال يختص بشيء شيء يتميز به عن نوع نوع إلى أن يصير إلى الإنسانية. فلذلك يجب أن نبدأ بالشوق الذي يحصل فينا إلى الغضب ومحبة الكرامة فنقومه ثم بآخره وهو الشوق الذي يحصل فينا إلى المعارف والعلوم فنقومه.

وهذا الترتيب يتسق مع المراحل التي يمر بها الإنسان في حياته يقول مسكويه: "إنما حكمنا فيه لما يظهر فينا منذ أول نشوئنا أعني أن نكون أولا أجنة ثم أطفالا ثم أناسا كاملين وتحدث فينا هذه القوى مرتبة "(2).

#### \* أسياب المضرات:

يذكر مسكويه أن أسباب المضرات كلها تتفنن إلى أربعة أنواع(3):

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 269- 270.

<sup>(2)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 270.

<sup>(3)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 343- 344.

الأول - الشهوة والرداءة التابعة لها. فالشهوة تحمل الإنسان على الإضرار بغيره إلا أنه لا يكون مؤثرا له ولا ملتذا به. ولكنه يفعله ليصل به إلى شهوته وربما كان متألما به كارها له، إلا أن قوة الشهوة تحمله على ارتكاب ما يرتكبه.

الثاني- الشر والجور التابع له. وذلك أن يتعمد الإضرار بغيره على سبيل الإيثار له والالتذاذ به. كمن يسعى إلى السلطان ويحمله على إزالة نعمة لا يصل إليه منها شيء. ولكن يلتذ بالمكروه الذي يصل إلى غيره.

الثالث - الخطأ ويتبعه الحزن: أما الخطأ فإن صاحبه لا يقصد الإضرار بغيره ولا يؤثره ولا يلتذ به، بل بقصد فعلا ما فيعرض منه فعل آخر. وصاحب الفعل يحزن ويكتئب لما اتفق إليه من الخطأ.

الرابع - الشقاء، فصاحبه لا يكون هذا مبدأ فعله ولا له فيه صنع بالقصد، بل يوقعه فيه سبب آخر من خارج، وذلك كمن تصدم به دابته صديقا له فتقتله. فهذا يسمى شقيا وهو مرحوم معذور لا يجب عليه عتب ولا عقوبة.

### \* الصداقة والمحبة:

إن المتأمل لحقيقة الإنسان يجد أن حاجة بعض الناس إلى بعض أمر واقعي وضروري، فكل واحد من الناس يجد تمامه عند صاحبه، والضرورة داعية إلى استعانة بعضهم ببعض؛ لأن الناس مطبوعون على النقصانات ومضطرون إلى تماماتها، ولا سبيل إلى تحصيل تمام الإنسان بنفسه، فالحاجة صادقة والضرورة داعية إلى حال تجمع وتؤلف بين أشتات الأشخاص ليصيروا

بالاتفاق والائتلاف كالشخص الواحد الذي تجتمع أعضاؤه كلها على الفعل الواحد النافع له<sup>(1)</sup>، وهذا ما يمكن أن يطلق عليه الصداقة.

يعرف مسكويه الصداقة بأنها نوع من المحبة إلا أنها أخص منها، وهي المودة بعينها، وليس يمكن أن تقع بين جماعة كثيرين كما تقع المحبة (2).

ويبين مسكويه أن الصداقة هي سبب السعادة، فإنه لما كان الإنسان مدنيا بالطبع، وكان تمامه عند غيره، فمن المحال أن يصل مع الوحدة والتفرد إلى سعادته التامة، فلابد من الصداقة لتتم ساعدته، فالسعيد إذا مَن اكتسب الأصدقاء، واجتهد في بذل الخيرات لهم؛ ليكتسب بهم ما لا يقدر أن يكتسبه لذاته، فيلتذ بهم أيام حياته ويلتذون أيضا به (3).

ثم ينتقل مسكويه إلى بيان اختلاف الناس في الهدف من الصداقة.

فالصداقة بين الأحداث ومن كان في مثل طباعهم إنما تحدث لأجل اللذة، فهم يتصادقون سريعا ويتقاطعون سريعا وربما اتفق ذلك بينهم في الزمان القليل مرارا كثيرة، وربما بقيت بقدر ثقتهم ببقاء اللذة ومعاودتها حالا بعد حال. فإذا انقطعت هذه الثقة بمعلودتها انقطعت الصداقة بالوقت وفي الحال.

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 359.

<sup>(2)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 361.

<sup>(3)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 376.

والصداقة من المشائخ ومن كان في مثل طباعهم إنما تقع لمكان المنفعة، فهم يتصادقون بسببها، فإذا كانت المنافع مشتركة بينهم وهي في الأكثر طويلة المدة كانت الصداقة باقية. فحين تنقطع علاقة المنفعة بينهم وينقطع رجاؤهم من المنفعة المشتركة تنقطع موداتهم.

والصداقة بين الأخيار تكون لأجل الخير وسببها هو الخير. ولما كان الخير شيئا غير متغيرة الذات صارت مودات أصحابه باقية غير متغيرة (1).

ونظرا الأهمية أمر الصداقة، فإن مسكويه ينقل لنا بعض الشروط والآداب التي يجب مراعاتها في الصداقة.

# أما شروط اتخاذ الصديق وإختياره فيمكن إجمالها فيما يلي(2):

1- السؤال عنه كيف كان في صباه مع والديه ومع إخواته وعشيرته، فإن كان صالحا معهم فارج الصلاح منه، وإلا فابعد منه، وإياك وإياه.

2- معرفة سيرته مع أصدقائه قبلك فأضفها إلى سيرته مع إخوته وآبائه.

3- تتبع أمره في شكر من يجب عليه شكره أو كفره النعمة،
 فتعرف هذا الخلق ممن تريد مؤاخاته واحذر أن تبتلي بالكفر للنعم.

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 361- 362.

<sup>(2)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 380- 381.

- 4- النظر إلى ميله إلى الراحات وتباطئه عن الحركة التي فيها أدنى نصب. فإن هذا خلق رديء ويتبعه الميل إلى اللذات فيكون سببا للتقاعد عما يجب عليه من الحقوق.
- 5- النظر إلى معاملته وخاصة فيما يتعلق بالذهب والفضة فإن كثيرا من المتعاشرين يتظاهرون بالمحبة ويتهادون ويتناصحون فإذا وقعت بينهم معاملة في هذين الحجرين هر بعضهم على بعض هرير الكلاب وخرجوا إلى ضروب العداوة.
  - 6- النظر في محبته للرئاسة والتفريط، فإن من أحب الغلبة والترؤس وأن يفرط لا ينصفك في المودة ولا يرضى منك بمثل ما يعطيك ويحمله الخيلاء والتيه على الاستهانة بأصدقائه وطلب الترفع عليهم ولا تتم مع ذلك مودة ولا غبطة
- 7- الاكتفاء بصديق واحد، فإن من كثرت أصدقاؤه لم يف بحقوقهم واضطر إلى الإغضاء عن بعض ما يجب عليه والتقصير في بعضه وربما ترادفت عليه أحوال متضادة

#### آداب الصداقة:

ذكر مسكويه جملة من الآداب التي يجب مراعاتها مع الصديق، ومنها<sup>(1)</sup>:

-1 كثرة مراعاته والمبالغة في تفقده وعدم الاستهانة باليسير من حقه.

2- مشاركته في السراء والضراء، فمشاركة الصديق في السراء إن كانت واجبة عليك، فإن مشاركته في الضراء أوجب وموقعها عنده أعظم.

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 381 وما بعدها.

3- احذر المراء معه، فإن مماراة الصديق تقتلع المودة من أصلها؛
 لأنها سبب الاختلاف.

4- عدم البخل عليه بعلم أو فن أو أدب، إن كنت متحققا بعلم أو متحليا بأدب.

5- لا ترخص في عيب شيء يتصل به، فضلا عن عيبه، ولا يطمعن أحد في ذلك.

6- عدم تتبع صغار عيوبه فتصير بذلك إلى أن لا يسلم لك أحد فتبقى خلوا من الصديق. بل يجب أن تغض عن المعايب اليسيرة التي لا يسلم من مثلها البشر وتنظر ما تجده في نفسك من عيب فتحتمل مثله من غيرك.

7- احذر عداوة من صادقته أو خالطته مخالطة الصديق

ثم يؤكد مسكويه على ضرورة الحفاظ على هذه الآداب بالمداومة عليها لتبقى المودة على حال واحدة، فإن وجوه الضرر التي تدخل عليك بجفاء الصديق وانتقاض مودته كثيرة عظيمة، وذلك أنه ينقلب عدوا، وتتحول منافعه مضارا فلا تأمن غوائله وعداوته، وإذا راعيت شروطه وحافظت عليها بالمداومة أمنت جميع ذلك (1).

## \* الحزن وعلاجه:

تميزت فلسفة مسكويه الخلقية بالاهتمام بالجانب التطبيقي من الأخلاق، فتحدث مسكويه عن بعض الرذائل والأمراض النفسية وكيفية علاجها

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 383.

للحفاظ على صحة النفس، متخطيا بذلك الجانب النظري الذي غلب على حديث كثير من فلاسفة الأخلاق، مبينا أن علاج الأمراض النفسية لا يقل أهمية عن علاج الأمراض الجسدية، فإن حذاق الأطباء لا يقدمون على علاج مرض جسماني إلا بعد أن يعرفوه ويعرفوا السبب والعلة فيه، ثم يرومون مقابلته بأضداده من العلاجات<sup>(1)</sup>.

ومن هذه الأمراض النفسية والرذائل الخلقية التي اهتم مسكويه بعلاجها الحزنُ.

يعرف مسكويه الحزن بأنه ألم نفساني يعرض لفقد محبوب أو فوت مطلوب $^{(2)}$ .

أما سببه فهو الحرص على القنيات الجسمانية والشره إلى الشهوات البدنية والحسرة على ما يفقده أو يفوته منها. وإنما يحزن ويجزع على فقد محبوباته وفوت مطلوباته من يظن أنّ ما يحصل له من محبوبات الدنيا يجوز أن يبقى ويثبت عنده أو أن جميع ما يطلبه من مفقوداتها لا بد أن يحصل له ويصير في ملكه(3).

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 394.

<sup>(2)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 432.

<sup>(3)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 432.

إن سبب الحزن فيما يرى مسكويه راجع إلى اعتقاد الإنسان الحزين أن قنيات الدنيا وأملاكها باقية ثابتة، وهو ظن خاطئ واعتقاد فاسد يثبت فساده وخطأه ما نراه في الواقع من أن طبيعة الأشياء الدنيوية هو الزوال.

ثم ينتقل بنا إلى ذكر علاج ذلك المرض الخطير، فيذكر أن الإنسان إذا أنصف نفسه وعلم أنّ جميع ما في عالم الكون والفساد غير ثابت ولا باق، وإنما الثابت الباقي هو ما يكون في عالم العقل لم يطمع في المحال، ولم يطلبه وإذا لم يطمع فيه لم يحزن لفقده ما يهواه ولا لفوت ما يتمناه في هذا العالم وصرف سعيه إلى المطلوبات الضافية واقتصر بهمته على طلب المحبوبات الباقية وأعرض عما ليس في طبعه أن يثبت ويبقى وإذا حصل له منه شيء بادر إلى وضعه في موضعه وأخذ منه مقدار الحاجة إلى دفع الآلام مثل الجوع والضرورات التي تشبهها وترك الادخار والاستكثار والتماس المباهات والافتخار ولم يحدث نفسه بالمكاثرة بها والتمني لها، وإذا فارقته لم يأسف عليها ولم يبال.

ومن طبق هذه الوصية والتزم بهذا العلاج نجا من الحزن، يقول مسكويه: "فإن من فعل ذلك أمن فلم يجزع، وفرح فلم يحزن، وسعد فلم يشق. ومن لم يقبل هذه الوصية ولما يعالج نفسه بهذا العلاج لم يزل في جزع دائم

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 432.

وحزن غير منتقص. وذلك أنه لا يعدم في كل حال فوت مطلوب أو فقد محبوب، وهذا لازم لعالمنا هذا؛ لأنه عالم الكون والفساد"(1).

ثم يبين عاقبة سوء فهم طبيعة الأمور الدنيوية التي نحزن على فقدها، فيذكر أن من طمع من الكائن الفاسد أنلا يفسد فقد طمع في المحال، لم يزل خائبا، والخائب أبدا محزون والمحزون شقي. ومن استشعر بالعادة الجميلة ورضي بكل ما يجده ولا يحزن لشيء يفقده لم يزل مسرورا سعيدا.

فإن ظن ظان أن هذا الاستشعار لا يتم له أو لا ينتفع به فلينظر إلى استشعارات الناس في مطالبهم ومعايشهم واختلافهم فيها بحسب قوة الاستشعار، فإنه سيرى رؤية بينة ظاهرة فرح المتعيشين بمعايشهم على تفاوتها، وسرور أصحاب الحرف المختلفة بمذاهبهم على تباينها. وليتصفح ذلك في طبقة طبقة من طبقات الدهماء فإنه لا يخفى عليه فرح التاجر بتجارته والجندي بشجاعته حتى يظن كل واحد منهم أن المغبون من عدم تلك الحالة حتى فقد بهجتها. وليس ذلك إلا لقوة استشعار كل طائفة بحسن مذهبها ولزومها إياه بالعادة الطويلة. وإذا لزم طالب الفضيلة مذهبه وقوى استشعاره وحسن رأيه وطالت عادته كان أولى بالسرور من هذه الطبقات الذين يخبطون في جهالاتهم (2).

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 432.

<sup>(2)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 432- 433.

ويستشهد مسكويه على صحة ذلك بكلام الفيلسوف الكندي في كتاب دفع الأحزان على أن الإنسان هو الذي يجلب الحزن لنفسه، يقول الكندي: "مما يدلك دلالة واضحة أن الحزن شيء يجلبه الإنسان ويضعه وضعا وليس هو من الأشياء الطبيعية أنّ مَن فقد ملكا أو طلب أمرا فلم يجده فلحقه حزن ثم نظر في حزنه ذلك نظرا حكيما وعرف أن أسباب حزنه هي أسباب غير ضرورية وأن كثيرا من الناس ليس لهم ذلك الملك وهم غير محزونين، بل فرحون مغبوطون، علم علما لا ريب فيه أن الحزن ليس بضروري ولا طبيعي. وأن من حزن من الناس وجلب لنفسه هذا العارض فهو لا محالة سيسلو ويعود إلى حاله الطبيعي. فقد شاهدنا قوما فقدوا من الأولاد والأعزة والأصدقاء ما اشتد حزنهم عليه ثم لم يلبثوا أن يعودوا إلى حالة المسرة والضحك والغبطة، ويصيرون إلى حال من لم يحزن قط. ولذلك نشاهد من يفقد المال والضياع وجميع ما يقتنيه الإنسان مما يعز عليه ويحزنه فإنه لا محالة يتسلى ويزول حزنه ويعاود أنسه واغتباطه. فالعاقل إذا نظر إلى أحوال الناس في الحزن وأسبابه، علم أن ليس يختص من بينهم بمصيبة غريبة ولا يتميز عنهم بمحنة بديعة وأن غايته من مصيبته السلوة. وأن الحزن هو مرض عارض يجري مجري سائر الرداءات، فلم يضع لنفسه عارضا رديئا ولم يكتسب مرضا وضيعا أعنى مجتلبا غير طبيعي "(1).

وينقل كذلك ما حُكِي عن سقراط أنه سئل عن سبب نشاطه وقلة حزنه فقال: لأننى لا أقتنى ما إذا فقدته حزنت عليه.

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 433- 434.

ويختم مسكويه حديثه عن الحزن بذكر العلاج الشامل لكل الآلام ويتمثل ذلك في ضرورة تصفح الأمراض التي تحت هذه الأجناس من أنواعها وأشخاصها فيداوي نفسه منها ويعالجها بمقابلاتها من العلاجات، والرغبة إلى الله عز وجل بعد ذلك في التوفيق، فإن التوفيق مقرون بالاجتهاد، وليس يتم أحدهما إلا بالآخر (1).

يتضح مما سبق أن مسكويه قد رسم السبيل لعلاج الإنسان المريض بالأمراض النفسية أو الخلقية، فالنفوس لها رذائلها وأمراضها كما أن الأجسام لها أمراضها، ومن مهمة رجل الأخلاق تحديد دواء النفوس ورسم الطرق الصحية لعلاجها حتى تعود إليها الصحة ويحيا الإنسان حياة الفضيلة، ومن ثم فإن مسكويه قدم فنا عمليا أخلاقيا يرمى به إلى إصلاح الأخلاق ويضعه على صورة الطب في زمانه (2).

<sup>(1)</sup> تهذيب الأخلاق، ص 435.

<sup>(2)</sup> د. عبد المقصود، الأخلاق، 271.

## المبحث الرابع الفكر الأخلاقي عند الراغب الأصفهاني التعريف بالراغب الأصفهاني

هو الحسين بن محمد أبو القاسم الراغب الأصبهانيّ، أحد أعلام العلم ومشاهير الفضل، متحقق بغير فنِّ من العلم، وله تصانيف تدل على تحقيقه، وسعة دائرته في العلوم وتمكنه منها<sup>(1)</sup>، من أبرزها "الذريعة إلى مكارم الشريعة".

والأصفهاني واحد من أبرز رواد الفكر الإسلامي عامة، والفكر الأخلاقي خاصة بما وضع من منهج أخلاقي للإنسان المسلم في سلوكه؛ لتحقيق السعادة الحقيقة والخير المطلق، وهو يمثل الاتجاه الديني في الدراسات الأخلاقية، حيث إنه اعتمد في صياغة آرائه وفكره الأخلاقي على الكتاب والسنة وأقوال الصحابة، واعتمد على العقل أيضا، فكان يرى ضرورة الجمع بين النقل والعقل، ولذا فإن منهجه في دراسة الأخلاق منهج نقلي عقلي يعتمد على التحليل والتقسيم (2).

#### \* اهتمامه بالتأليف في الأخلاق:

اعتنى الأصفهاني بالتأليف في الأخلاق، ومرد ذلك إلى عدة أسباب<sup>(3)</sup>:

1 - الانحراف الأخلاقي في عصره، فقد استشرى هذا الانحراف في المجتمع الإسلامي واستفحل خطره، مما أدى إلى تدهور أحوال المسلمين.

<sup>(1)</sup> الصفدي، الوافي بالوفيات.

<sup>(2)</sup> د. عبد المقصود، الأخلاق، 323، 329.

<sup>(3)</sup> د. عبد المقصود، الأخلاق، 327- 328.

2- حرص الأصفهاني على الإصلاح الاجتماعي، والمشاركة فيه، فألف المؤلفات التي تبرز الفضائل وتحذر من الوقوع في الانحرافات والرذائل، من أجل بناء مجتمع مترابط فاضل.

#### آراؤه الأخلاقية:

#### 1- الأخلاق شرط لصحة الخلافة في الأرض

يرى الأصفهاني أن طهارة النفس شرط في صحة خلافة الله تعالى وكمال عبادته، فلا يصلح لخلافة الله تعالى ولا يكمل لعبادته وعمارة أرضه إلا من كان طاهر النفس، قد أزيل رجسه ونجسه، فللنفس نجاسة كما أن للبدن نجاسة، لكن نجاسة البدن تدرك بالبصر، ونجاسة النفس لا تدرك إلا بالبصيرة، وإياها قصد عز وجل بقوله: (إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ) وبقوله: (وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ (5) وبقوله: (كَذَلِكَ يَجْعَلُ اللَّهُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ (125) .

ويبرز الأصفهاني سبب اشتراط طهارة النفس للخلافة، فيذكر أنه لم يصلح لخلافة اللَّه تعالى إلا من كان طاهر النفس؛ لأن الخلافة هي الاقتداء به على قدر طاقة البشر في تحري الأفعال الإلهية، ومن لم يكن طاهر النفس لم يكن طاهر القول والفعل<sup>(1)</sup>.

#### 2- عوامل طهارة النفس:

الذي تطهر به النفس حتى تترشح لخلافة الله تعالى وتستحق به ثوابه هو العلم والعبادات التي هي سبب الحياة الأخروية، كما أن الذي به يطهر البدن هو الماء الذي هو سبب الحياة الدنيوية، ولذلك أسماها اللَّه تعالى الحياة، وسمى ما أنزل من كتابه الماء، فقال: (يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ

<sup>(1)</sup> الذريعة إلى مكارم الشريعة، ص 86.

إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْبِيكُمْ)، فسمَّى العلم والعبادة حياة من حيث إن النفس متى فقدتهما هلكت هلاك الأبد، كما قال في صفة الماء: (وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ فقدتهما هلكت الأبد، كما قال في صفة الماء: (وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ (30)وقال تعالى: (أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ بِقِدَرِهَا) قال ابن عباس – رضي الله عنها –: عنى بالماء القرآن، إذ كان به طهارة النفس، وبالأودية القلوب احتملته بحسب ما وسعته. قال بعض العلماء في قوله تعالى: (وَأُنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُورًا (48) وفي قوله: (وَيُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً لِيُطَهِّرَكُمْ بِهِ) ،: إنه عنى به القرآن، لقوله: (وَيُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُو شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ) (1).

#### 3- قوى النفس وطهارتها:

يذكر الأصفهاني أن الذي يلزم تطهيره من النفس هو القوى الثلاث: قوة الفكر بتهذيبها حتى تحصل الحكمة والعلم، وقوة الشهوة بقمعها حتى تحصل العفة والجود، وقوة الحمية بإسلاسها حتى تتقاد للعقل فتحصل الشجاعة والحلم، ويتولد من اجتماع ذلك العدالة.

فتهذيب هذه القوى الثلاث ينتج عنه الفضائل الخلقية الأربع التي هي أساس الفضائل، وهي: الحكمة والعفة والشجاعة والعدالة.

أما إهمال هذه القوى وتركها للفساد، فإنه ينتج عنه الرذائل والشرور، حيث إن جميع الرذائل تتبعث من فساد هذه القوى الثلاث: أما فساد الفكرة فيتولد منه الجربزة والبله، وأما فساد القوة الشهوية فيتولد منه الشره أو خمود الشهوة، وأما فساد الحمية فيتولد منه التهور أو الجبن<sup>(2)</sup>.

<sup>(1)</sup> الذريعة إلى مكارم الشريعة، ص 88.

<sup>(2)</sup> الذريعة إلى مكارم الشريعة، ص 88.

ويبين الأصفهاني أن أصعب هذه القوى الثلاث مداواة قمع الشهوة، لأنها أقدم القوى وجودًا في الإنسان، وأشدها به تشبتنًا، وأكثرها منه تمكنًا، فإنها تولد معه وتوجد فيه وفي الحيوان الذي هو جنسه. ولا يصير الإنسان خارجًا من جملة البهائم، وأسر الهوى إلا بإماتة الشهوات البهيمية أو بقهرها وقمعها إن لم يمكنه إمانتها، فهي التي تضره وتغره، وتصرفه عن طريق الآخرة، وتثبطه. ومتى قهرها وأماتها صار الإنسان حرًا نقيا.

فإن قبل: فإذا كانت قوة الشهوة بهذه المثابة في الإضرار، فأي حكمة اقتضت أن يبلى بها الإنسان؟ قبل: الشهوة إنما تكون مذمومة إذا كانت مفرطة، وأهملها صاحبها حتى ملكت القوى، فأما إذا أُدّبت فهي المبلغة إلى السعادة، وجوار رب العزة، حتى لو تصورت مرتفعة لما أمكن الوصول إلى الآخرة، وذلك أن الوصول إلى الآخرة بالعبادة، ولا سبيل إلى العبادة إلا بالحياة الدنيوية، ولا سبيل إلى الحياة الدنيوية، ولا سبيل إلى الحياة الدنيوية إلا بحفظ البدن، ولا سبيل إلى حفظ البدن إلا بإعادة ما يتحلل منه، ولا يمكن إعادة ذلك إلا بتناول الأغذية، ولا يمكن تناول الأغذية الإ بالشهوة، فإذًا الشهوة محتاج إليها، ومرغوب فيها، وتقتضي الحكمة الإلهية إيجادها وتزيينها كما قال تعالى: (زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النَّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْفَضَةِ وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْأَنْعَامِ وَالْحَرْثِ ذَلِكَ وَالْمَنْ أَلُهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الْمَآبِ (14).

وهذه الشهوة هو المشوقة لعامة الناس إلى لذات الجنة من المأكل والمشرب والمنكح، إذ ليس كل الناس يعرف اللذات المعقولة. ولو توهمناها مرتفعة لما تشوقوا إلى ما وعدوا به من قول النبي – صلى الله عليه وسلم –: "فيها ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر".

#### طهارة النفس سبب في تحصيل جماع المكارم والأخلاق:

فطهارة النفس تكون لإصلاح القوى الثلاث، وعنها تتبعث الأخلاق

المحمودة، وبيان ذلك:

أن إصلاح الفكرة بالتعلم حتى يميز بين الحق والباطل في الاعتقاد، وبين الصدق والكذب في المقال، وبين القبيح والجميل في الفعال.

وإصلاح الشهوة بالعفة حتى تسلس للجود والمواساة المحمودة بقدر الطاقة.

وإصلاح الحمية بإسلاسها حتى يحصل الحلم؛ وهو كف النفس عن قضاء وطر الغضب، وتحصل الشجاعة؛ وهي كف النفس عن الخوف وعن الحرص المذمومين.

وبإصلاح القوى الثلاث يحصل للنفس العدالة والإحسان، وهذه جماع المكارم، وطهارة النفس وحسن الخلق الممدوح يقول النبي – صلى الله عليه وسلم –: "أكمل المؤمنين إيمانًا أحسنهم أخلاقًا وألطفهم بأهله "، ويعني باللطافة بالأهل تهذيبهم وتأديبهم المشار إليه بقوله تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا). والممدوح أيضًا بقوله صلى الله عليه وسلم: " أحبكم إليّ أحاسنكم أخلاقًا الموطئون أكنافًا الذين يألفون ويؤلفون "(1).

وقيل: جماع المكارم في قوله تعالى: (إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ (15)

وذلك أنه بالإيمان يحصل العلم والحكمة، وذلك بإصلاح الفكرة، وبالمجاهدة بالأموال والأنفس تحصل العقة والجود اللذان هما تابعان لإصلاح الشهوة، والشجاعة والحلم اللذان هما تابعان لإصلاح الحمية، وعلى ذلك قوله

<sup>(1)</sup> الذريعة إلى مكارم الشريعة، ص 95.

تعالى: (خُذِ الْعَفْوَ وَأُمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ (199) .وقال النبي – صلى الله عليه وسلم – في تفسير ذلك: "هو أن تعفو عمن ظلمك، وتعطي من حرمك، وتصل من قطعك"، فالعفو عمن ظلمك نهاية الحلم والشجاعة، وإعطاء من حرمك نهاية الجود، ووصل من قطعك نهاية الإحسان<sup>(1)</sup>.

#### \* إمكان تغيير الخلق:

اهتم الأصفهاني بتناول مسألة إمكان تغيير الأخلاق، وهذا أمر مهم – فيما أرى – من عدة وجوه:

أولها - للرد على الجبرية الذين ينسبون أفعالهم حسنها وقبيحها إلى القدر، وينكرون المسئولية.

ثانيها - بعث الأمل والتفاؤل بين العصاة والمذنبين، ببيان إمكان تغيير أخلاقهم من خلال التوبة.

ثالثها- مقاومة الانحراف الأخلاقي وتقديم العلاج لمثل هذه الانحرافات.

وقد بدأ الأصفهاني مناقشة هذه المسألة بذكر اختلاف الناس في إمكان ذلك، فذكر أن الناس اختلفوا في الخُلق إلى فريقين<sup>(2)</sup>:

الأول يرى أن الخُلق من جنس الخِلقة، ولا يستطيع أحد تغييره عما جبل عليه إن خيرًا وإن شرًا ، ويستدل هؤلاء بأحاديث للنبي ﷺ، منها:

قول النبي - صلى الله عليه وسلم-: "من آتاه الله وجهًا حسنًا وخلقًا حسنًا فليشكر اللَّه".

<sup>(1)</sup> الذريعة إلى مكارم الشريعة، ص 96.

<sup>(2)</sup> الذريعة إلى مكارم الشريعة، ص 98.

وما روي من قوله - صلى الله عليه وسلم -: " فرغ الله من الخلق والخلق".

ويستنتجون من ذلك أنه محال أن يقدر المخلوق على تغيير فعل الخالق عز وجل.

الفريق الثاني - يرى أنه يمكن تغيير الخُلق، ويستدل على ذلك بما يلي: 1- قوله ﷺ: "حسنوا أخلاقكم ".

2- أنه لو لم يكن ذلك التغيير ممكنا، لما أمر به.

5- أن الشاهد يؤكد أن اللَّه تعالى خلق الأشياء على ضربين: أحدهما- بالفعل ولم يجعل للعبد فيه عملًا، كالسماء والأرض والهيئة والشكل. والثاني: خلقه خلقة ما وجعل فيه قوة، ورشح الإنسان لإكماله، وتغيير حاله وإن لم يرشحه لتغيير ذاته، كالنواة التي جعل فيها قوة النخل، وسهل للإنسان سبيلًا إلى أن يجعله بعون اللَّه نخلة، أو أن يفسده إفسادًا.

والخُلق من الإنسان يجري هذا المجرى كذلك في أنه لا سبيل للإنسان إلى تغيير القوة التي هي السجية، وجعل له سبيلًا إلى إسلاسها، ولهذا قال الله تعالى: (قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَاهَا (9) وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسًاهَا (10)

4- أنه لو لم يكن تغيير الأخلاق ممكنا، لبطلت فائدة المواعظ والوصايا، والوعد والوعيد، والأمر والنهي، ولما جوَّز العقل أن يقال للعبد لم فعلت، ولم تركت.

5- أنه كيف يكون تغيير الأخلاق في الإنسان ممتنعًا، وقد وجدناه في بعض البهائم ممكنًا، فالوحش قد ينقل بالعادة إلى التأنس، والجامح إلى السلاسة. لكن الناس في غرائزهم مختلفون، فبعضهم جبلوا جبلة سريعة القبول، وبعضهم جبلوا جبلة بطيئة القبول، وبعضهم في الوسط، وكل لا ينفك من أثر القبول وإن قل.

ويرى الأصفهاني أن الذين منعوا تغيير الخلق فإنهم اعتبروا القوة نفسها، وهذا صحيح، فإن النوى محال أن يُنبت الإنسان منه تفاحًا. ومن أجاز تغييره فإنه اعتبر إمكان ما في القوة إلى الوجود وإفساده بإهماله، كالنوى فإنه يمكن أن يُتفقد فيجعل نخلًا، وأن يُترك مهملا حتى يتعفن ويفسد، وهذا صحيح أيضًا، فإذن اختلافهما بحسب اختلاف نظريهما (1).

#### \* الممارسة والتطبيق للأخلاق:

يذكر الأصفهاني أن ازدياد الإنسان في الفضائل والرذائل يكون بتعاطيها، فكل متعاطٍ لفعل من الأفعال النفسية، فإنه يتقوى به بالازدياد منه، إن خيرًا فخير وإن شرًا فشر، فباحتمال صغار الأمور يمكن احتمال كبارها، وباحتمال كبارها يستحق الحمد.

والإنسان يكمل في الفضيلة بأربع درجات:

اثنين في الاعتقاد، وهما: (1) أن يعتقد الجميل، (2) ويجعل اعتقاده عن براهين واضحة وأدلة قاطعة، لا عن شبهات واهية، واقناعات متداعية.

واثنين في الفعل، وهما: (1) أن يترك العادات السيئة بحيث يبغضها، فبتجنب الرذيلة يتوصل إلى الفضيلة، (2) وأن يتعود العادات الحسنة فيجعلها بحيث يؤثرها ويتنعم بها، كما قال – صلى الله عليه وسلم –: "وجعل قرة عيني في الصلاة ".

وكما أن الإنسان يكمل بأربع درجات، فإنه ينتكس بأربع درجات:

درجتين في الاعتقاد، وهما: (1) أن لا يعتقد شيئًا من العلوم الحقيقية فيبقى عنها غفلًا، (2) وأن يعتقد عن تقليد اعتقادًا فاسدًا، فيتلطخ به.

<sup>(1)</sup> الذريعة إلى مكارم الشريعة، ص 99.

ودرجتين في العمل، وهما: (1) ألا يتعود العادة الجميلة رأسًا، (2) وأن يتعود العادة القبيحة.

فمن صار في الفضيلة إلى الدرجة الرابعة فهو ممن شرح اللَّه صدره للإسلام فهو على نور من ربه، ومن صار في الرذيلة إلى الدرجة الرابعة فهو من الذين وصفهم اللَّه تعالى بقوله: (أُولَئِكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللَّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ (23) ثم قال: (أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا (24) (1).

#### \* أحوال الإنسان مع الفضائل والرذائل:

يشير الأصفهاني إلى أن الإنسان لا يكون على حالة واحدة في الفضائل أو الرذائل، بل له أحوال متغيرة، فله مع كل فضيلة ورذيلة ثلاثة أحوال(2):

- (1) أن يكون في ابتدائها، فيقال: هو عبدها وابنها، ولهذا قال بعضهم: من لم يخدم العلم لم يرعه.
  - (2) أن يتوسطها فيقال: هو أخوها وصاحبها.
- (3) أن ينتهي فيها بقدر وسعه، ويتصرف فيها كما أراد، فيقال: هو سيدها وربها، ومنه قيل: فلان رباني في العلم، فإن رب الشيء هو الذي ربه، وسيده هو الذي يملك سواده، أي جميعه.

وغاية الفاضل في الفضيلة أن تقع منه الفضائل أبدًا من غير فكر ولا رَويَّة، لغلبة قواها عليه، وبعد ما ينافيها منه، كالصانع الحاذق في صنعته. وغاية الرذل في الرذيلة أن تقع منه الرذائل لغلبة قواها عليه.

<sup>(1)</sup> الذريعة إلى مكارم الشريعة، ص 101- 102.

<sup>(2)</sup> الذريعة إلى مكارم الشريعة، ص 102.

ثم ينتقل الأصفهاني إلى بيان سبب اختلاف الناس في أخلاقهم، فيذكر أن جميع الفضائل النفسية ضربان: نظري وعملي، وكل ضرب منهما يحصل على وجهين<sup>(1)</sup>:

أحدهما - بتعلم بشري يحتاج فيه إلى زمان وتدرب وممارسة، ويتقوى الإنسان فيه درجة فدرجة، وإن كان فيهم من يكفيه أدنى ممارسة، وفيهم من يحتاج إلى زيادة ممارسة، وذلك بحسب اختلاف الطبائع في الذكاء والبلادة.

والثاني: يحصل بفضل إلهي نحو: أن يولد إنسان فيصير من غير تعلم من البشر عالمًا كعيسى ابن مريم، ويحى بن زكريا، وغيرهما من الأنبياء – عليهم السلام – الذين حصل لهم من المعارف من غير ممارسة ما لم يحصل للأنبياء غيرهم.

ويؤكد الأصفهاني أن كل ما يحصل بتدرب، فقد يكون بالطبع أيضا، كصبي يوجد صادق اللهجة، وسخيا وجريبًا، وآخر على عكس ذلك، وقد يكون بالتعلم والعادة، فمن صار فاضلًا طبعًا وعادةً وتعلمًا فهو كامل الفضيلة، ومن كان رذلًا بثلاثتها فهو كامل الرذيلة.

#### \* البواعث والموانع:

قضية البواعث والموانع من أهم وأبرز القضايا المتعلقة بالأخلاق، ولذا تحدث الأصفهاني عنها، مبينا أثرها في اكتساب الفضائل وتجنب الرذائل.

#### أولا - البواعث على الفضائل:

قسم الأصفهاني البواعث على فعل الخير وتحري الفضائل إلى

<sup>(1)</sup> الذريعة إلى مكارم الشريعة، ص 104.

#### نوعين<sup>(1)</sup>:

الأول- البواعث على فعل الخيرات الدنيوية، وهي ثلاثة بواعث:

أدناها: الترغيب والترهيب ممن يرجى نفعه ويخشى ضره، وهذا من مقتضى الشهوة، وذلك من فعل العامة.

أوسطها: رجاء الحمد وخوف الذم ممن يعتد بحمده وذمه. وهذا من مقتضى الحياء، وهو من فعل السلاطين وكبار أبناء الدنيا.

وأعلاها: تحري الخير وطلب الفضيلة. وهذا من مقتضى العقل، وذلك من فعل الحكماء.

الثاني البواعث على الخيرات الأخروية، وهي ثلاثة أيضا:

أدناها: الرغبة في ثواب اللَّه تعالى والمخافة من عقابه، وذلك منزلة

أوسطها: رجاء حمده ومخافة ذمه، وذلك منزلة الصالحين.

أعلاها: طلب مرضات اللَّه تعالى في المتحريات، وذلك منزلة النبيين والصديقين والشهداء، وهي أعزها وجودًا، ولذلك قال بعضهم: أفضل ما يتقرب به العبد إلى اللَّه تعالى أن يعلم أنه لا يريد العبد من الدنيا والآخرة غيره، قال الله تعالى: (وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ)

#### \* ثانيا الموانع من تحري الفضائل

وإذا كان الأصفهاني قد أشار ونبه على البواعث الداعية إلى فعل الخيرات في الدنيا والآخرة، فإنه لم ينسَ الحديث عن الموانع والعوائق التي

<sup>(1)</sup> الذريعة إلى مكارم الشريعة، ص 122.

تحول بين الإنسان وفعل الفضائل، فيذكر أن الموانع على ضربين(1):

الأول - القصور: فبألا يكون له المعاني والفضائل، ولا التمكن من اكتسابها، أو يكون له ذلك، ولكن يعوقه عن استعماله عائق من مرض أو شغل ضروري يعذره، كحاجته إلى السعي فيما يسد به جوعته، ويستر به عورته، وهما عدم الوسع المذكور في قوله تعالى: (لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا).

ولا يكتفي الأصفهاني بذكر المانع وأسبابه، بل إنه يقدم الدواء والعلاج، فيذكر أن علاج ودواء الأمرين السابقين يكمن في الفزع إلى اللَّه والتضرع إليه أن يجبر نقصه بتمام جوده وسعة رحمته.

#### الثاني- التقصير، ويظهر في أربعة أشياء:

أولها: أن يكون إنسان لا يعرف الحق من الباطل، ولا الجميل من القبيح فبقى غفلًا، ودواءه سهل، وهو التعليم الصائب. وهذه درجة الجاهل.

ثانيها: أن يكون قد عرف ذلك، لكن لم يتعود فعل الصالح، وزين له سوء عمله فرآه حسنًا، فتعاطاه، وأمره أصعب من الأول، لكن يمكن أن يقهر على العادة الجميلة حتى يتعودها وإن كان قد قيل: ترك العادة شديد. وهذه درجة الجاهل الضال.

ثالثها: أن يعتقد في الباطل والقبيح أنه حق وجميل وتربى على ذلك، ومداواة هذا أصعب جدًا، فقد صار ممن طبع على قلبه. وهذه درجة الجاهل الضال الفاسق.

ورابعها: أن يكون مع جهله وتربيته على الاعتقاد الفاسد شريرًا في نفسه يرى الخلاعة وقهر الناس فضيلة، وذلك أصعب الوجوه، وهذا يقال له:

<sup>(1)</sup> الذريعة إلى مكارم الشريعة، ص 123- 124.

جاهل وضال وفاسق وشرير.

#### \* درجات الارتقاء في الفضائل:

لارتقاء الإنسان في درجات الفضائل وفي منازلها مرتقى صعب، وقد حث ربنا تبارك وتعالى على الارتقاء فيها بقوله: (وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ (133) وبقوله: (فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ) ومدح قومًا بقوله: (أُولَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَابِقُونَ الْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَابِقُونَ (61)، فالخيرات يترقى فيها فيبلغ إلى أشرف المنازل بأربع درجات، هي(1):

الأولى: أن يرتدع الإنسان عن المآثم ويهجرها، ويندم عليها، ويعزم على ترك معاودتها، وذلك أول درجة التائبين المطعين لله ورسوله.

وثانيها: أن يقوم بالعبادات الموظفة عليه، ويسارع فيها بقدر وسعه، وذلك درجة الصالحين.

وثالثها: أن يتحرى بعلمه الحقيقي تعاطي الحسنات من غير تلفتٍ منه إلى المحظورات بمجاهدة هواه، وإماتة شهواته، وذلك منزلة الشهداء.

ورابعها: أن يكون مع هذه الأحوال المتقدمة يرضى ظاهرًا وباطنًا بقضاء اللَّه وقدره فلا يتزعزع تحت حكمه، ولا يتسخط شيئًا من أمره، ويعلم أن اللّه تعالى أولى به من نفسه، وذلك درجة الصديقين.

<sup>(1)</sup> الذريعة إلى مكارم الشريعة، ص 125.

وهذه المنازل الأربع هي المراد بقوله تعالى: (وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا (69). وأجدر أن تكون هذه المنازل الأربع هي المأمور بها في قوله تعالى: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُقُلِحُونَ (200).

#### \* درجات الانحدار إلى الرذائل:

لم يكتف الأصفهاني بالحديث عن درجات الارتقاء في الفضائل للوصول إلى أعلاها، بل أشار إلى درجات الانحدار إلى الرذائل للحذر منها وتوقيها وتجنبها، فقد نهى الله تعالى عن هذا الانحدار بقوله تعالى: (وَلَا تَرْتَدُوا عَلَى أَدْبَارِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا خَاسِرِينَ (21) وبقوله: (وَلَا تَكُونُوا كَالَّتِي نَقَضَتُ غَزْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنْكَاثًا تَتَّخِذُونَ أَيْمَانَكُمْ دَخَلًا بَيْنَكُمْ) وذم قومًا شأنهم ذلك بقوله: (إِنَّ بَعْدِ فَوَ أَنْكَاثًا تَتَّخِذُونَ أَيْمَانَكُمْ دَخَلًا بَيْنَكُمْ) وذم قومًا شأنهم ذلك بقوله: (إِنَّ الَّذِينَ ارْتَدُوا عَلَى أَدْبَارِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُدَى الشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ (25)وبقوله: (إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَشَاقُوا الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُدَى لَنْ يَضُرُّوا اللَّه شَيْئًا وَسَيُحْبِطُ أَعْمَالَهُمْ (32)وبقوله: (وَمِنْكُمْ مَنْ بُعْدَ عِلْمِ شَيْئًا).

وقد حصر الأصفهاني درجات الانحدار في أربع درجات أيضا $^{(1)}$ :

فأولها: الكسل عن تحري الخيرات، ويورثه ذلك الزيغ المعني بقوله تعالى: (فَلَمًّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ).

<sup>(1)</sup> الذريعة إلى مكارم الشريعة، ص 126.

وثانيها: الغباوة: وهي ترك النظر، وبغض العمل، فيورثه ذلك رينًا على قلبه، وهو المعني بقوله تعالى: (كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (14).

وثالثها: الوقاحة، وهي أن يرتكب الباطل ويراه في صورة الحق ويذب عنه ويدافع، فيورثه ذلك قساوة القلب، كما قال تعالى: (ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهَى كَالْحِجَارَة أَوْ أَشَدُ قَسُوةً).

ورابعها: الانهماك في الباطل، وهو أن يستحسنه فيحبه، ويُحسننه ويحببه إلى غيره فيورثه ذلك ختمًا على قلبه، وإقفالًا عليه. كما قال تعالى: (خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ)وقال: (أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا (24).

وقد ذكر الأصفهاني أن هذه الدرجات الأربع بعضها سبب لبعض، فالكسل سبب الغباوة، والغباوة سبب الوقاحة، والوقاحة سبب الانهماك في الباطل.

#### \* العلاج الإلهي لتردي الأخلاق:

ذكر الأصفهاني أن الله تعالى يهذب أخلاق الذين تردُّوا في الرذائل حتى فسدت أخلاقهم، بعدة طرق، وهذه عادة الله تعال حسبما ذكر.

فالناس متى تركوا تعاطي الإحسان والأفضال وتحري العدالة فيما بينهم، فلا يأتونها لا خلقًا ولا تخلقًا، ولا رياءً ولا سمعة، ولا رغبةً ولا رهبةً، فصاروا في تعاطى الشر سواسية كأسنان الحمار، عدمت فيهم الفضيلة كما

قال النبي - صلى الله عليه وسلم -: "لن يزال الناس بخير ما تباينوا فإذا تساووا هلكوا".

ويذكر الأصفهاني أن العلاج الإلهي يختلف بحسب اختلاف الناس، وهذا على النحو الآتي<sup>(1)</sup>:

1- من بقي في نفوسهم أثر قبول الخير، أنشأ اللَّه فيهم من يهديهم باللسان والسيف المحق كبعثة النبي - صلى الله عليه وسلم - في العرب لما بقي فيهم من أثر الخير من تعظيم الشهر الحرام، والبيت الحرام، والوفاء بالذمام.

2- مَن قلَّ فيهم أثر قبول الخير، سلط الله عليهم سيفًا جائرًا كما قال تعالى: (وَكَذَلِكَ نُولِّي بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (129) وكما قال - صلى الله عليه وسلم -: " إنَّ اللَّه ينتصف من أوليائه بأوليائه ومن أعدائه بأعدائه "، وعاملهم بما عامل به بني إسرائيل حيث سلط عليهم بختنصر.

3- من عُدِم منهم أثر القبول، بعث الله عليهم عذابًا يفنيهم، إما طوفانًا أو صيحة أو نارًا محرقة أو ريحًا فيها عذاب أليم، أو الجراد والقمل والضفادع والدم؛ ليطهر منهم البلاد، ويريح منهم العباد، كما صنع اللَّه تعالى بعاد، وثمود، وقوم نوح، وغيرهم.

\* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \* \*

<sup>(1)</sup> الذريعة إلى مكارم الشريعة، ص 127.

## تمهيد لدراسة الفلسفة الإسلامية

الدكتور حمادة محمد إبراهيم سالمان الأستاذ المساعد بقسم الفلسفة الإسلامية كلية دار العلوم – جامعة الفيوم 2023م

#### مقدمة

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده.

وبعد،

فإن نعمة العقل من أفضل نعم الله تعالى على العباد؛ ودليل ذلك أن الله تعالى قد ربط به التكليف، ولذا فمن فَقَدَ عقله، سقط عنه التكليف، ولما كان العقل كذلك، فقد أنيطت به عدة مهمات ووظائف، منها: التفكير، والتأمل، والنظر، والتدبر، وغير ذلك من العمليات العقلية التي ورد ذكرها في آي القرآن الكريم، والتى لا يمكن القيام بها إذا فقد الإنسان عقله أو عطله.

ومن ثم فإنه لم يوجد طور من أطوار البشرية كانوا خارجين فيه عن وظيفة التفكر والتأمل، فالخلق مأمورون بذلك، ولكن قد توجد عند بعضهم عوائق وموانع تمنعهم من أداء هذه الوظيفة.

وقد كان الإسلام أكثر الأديان اهتماما واعتناء بالعقل ووظائفه، وذلك بفضل دعوة القرآن الكريم في الكثير من آياته إلى إعمال العقل والتحذير من تعطيله.

ولذا فقد أفاد المسلمون من هذه الميزة، فأبدعوا الكثير من العلوم العقلية، وأفادوا من غيرهم ما قد ينفعهم من علوم ومعارف، فأنتجوا لنا فكرا عقليا (فلسفيا)، وكان لهم فلسفة في فهم طبيعة هذا الكون وما فيه من مخلوقات، وطبيعة علاقة هذا الكون بالله تعالى، فللمسلمين فكر فلسفي عقلي خاص بهم، تأثروا فيه أيضا بالفلسفات السابقة عليهم، وهذا ما سأحاول الكشف عنه من خلال فصول هذا الكتاب الذي جاءت على النحو التالي:

الفصل الأول – عرضت فيه تعريفات فلاسفة الإسلام، من أمثال: الكندي والفارابي وابن سينا وابن رشد، للفلسفة، ثم ذكرت آراء الباحثين حول تسمية الفكر الفلسفى لدى المسلمين، هل يسمى "فلسفة إسلامية" أم "فلسفة عربية"؟

الفصل الثاني- تحدثت فيه عن العوامل الداخلية والخارجية التي أسهمت في نشأة الفكر الفلسفي عند المسلمين، وفي تطويره، وأكدت أن العوامل الداخلية النابعة من داخل البيئة الإسلامية متمثلة في دعوة القرآن والسنة وفي دعوة الخلفاء والأمراء إلى العلم والتفكير هي السبب الرئيس والعنصر الأساسي في نشأة هذا الفكر، وأن دور العوامل الخارجية كان دورا ثانويا.

الفصل الثالث – ذكرت فيه آراء بعض المستشرقين الذين ينكرون أصالة الفكر الفلسفي في الإسلام، ثم ناقشت هذه الآراء، مبينا ما فيها من إجحاف وتحامل على المسلمين والعرب خاصة، ومؤكدا أن فلسفتهم تشتمل على الكثير من أوجه الأصالة والابتكار، وذلك من خلال المجالات التي تتضمنها، والسمات التي تتميز بها.

الفصل الرابع- تحدثت فيه بصورة موجزة عن المجالات التي تشتمل عليها الفلسفة الإسلامية، مثل: الفلسفة التقليدية، علم الكلام، علم التصوف، وغيرها من المجالات، مبرزا ما فيها من أصالة وابتكار.

الفصل الخامس - عرضت فيه بالتفصيل خصائص الفلسفة الإسلامية التي تميزها عن غيرها من الفلسفات.

الفصل السادس - تتاولت فيه بعض المسائل التي تميز بها الفكر الفلسفي في الإسلام، مثل: قضية التوفيق بين الفلسفة والدين.

وفي الختام، أتمنى من الله تعالى أن ينتفع الطلاب بما قدمت في هذا الكتاب، وأن يتجاوز عني فيما وقعت فيه من أخطاء، إنه نعم المولى ونعم

النصير، وهو حسبي ونعم الوكيل. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

حمادة سالمان

### الفصل الأول الفلسفة عند المسلمين (التعريف والتسمية)



#### أولا- تعريفات الفلسفة

قبل أن نبدأ في عرض تعريفات الفلسفة عند فلاسفة الإسلام، لابد من الإشارة إلى حقيقة مهمة مؤداها أن الفلسفة وموضوعاتها من العلوم الدخيلة على الفكر الإسلامي<sup>(1)</sup>، وهذه الحقيقة قد ذكرها الفارابي، فيقول: "اسم الفلسفة يوناني وهو دخيل في العربية، وهو على مذهب لسانهم فيلسوفا، ومعناه إيثار الحكمة، وهو في لسانهم مركب من فيلا ومن سوفيا، ففيلا "الإيثار"، وسوفيا الحكمة، والفيلسوف مشتق من الفلسفة، وهو على مذهب لسانهم فيلسوفوس، فإن هذا التغيير هو تغيير كثير من الاشتقاقات عندهم، ومعناه المؤثر للحكمة، والمؤثر للحكمة عندهم هو الذي يجعل الوكد من حياته وغرضه من عمره الحكمة".

وفيما يلى عرض تعريفات فلاسفة الإسلام للفلسفة:

أ- تعريف الكندي (ت: 252هـ)

يعرف الكندي الفلسفة بأنها علم الأشياء بحقائقها بقدر طاقة الإنسان<sup>(3)</sup>. ونلاحظ على هذا التعريف أن صاحبه قد تابع فيه فلاسفة اليونان، ولكنه قد تميز عنهم وخالفهم في أمرين:

أولهما - أن تعريفه للفلسفة جاء مشتملا على ما يتفق مع الدين، وهذا ما

<sup>(1)</sup> د. عرفان عبد الحميد، الفلسفة في الإسلام، ص 35.

<sup>(2)</sup> ابن أبى أصيبعة، عيون الأنباء في طبقات الأطباء، ص 604.

<sup>(3)</sup> كتاب الكندي إلى المعتصم بالله في الفلسفة الأولى، ضمن كتاب رسائل الكندي الفلسفية، ص 97، مقدمة محمد عبد الهادي أبو ريدة على الرسائل، ص 43-44.

نلاحظه في بيان الكندي وتفسيره لما تضمنه علم حقائق الأشياء، فهو يذكر أن في علم حقائق الأشياء: علم الربوبية وعلم الوحدانية وعلم الفضيلة، وهذه جميعا هو الذي أتت به الرسل أيضا<sup>(1)</sup>.

ثانيهما – أنه أضاف إلى تعريفه استدراكا مهما، وهو قوله: "بقدر طاقة الإنسان"، وهذا الاستدراك له معنيان: الأول – أنه من العسير على أي شخص أن يلم بكل شيء، وإذا لم يستطع الإنسان الإلمام بجميع الجزئيات، ففي مقدوره أن يلم بالأمور الكلية، الثاني – أن هناك معارف فوق طاقة الإنسان، وهي في لغة الدين "الأمور الغيبية"، أي التي تعرف بطريق الوحي (2).

#### ب- تعریف الفارابی (ت: 339هـ)

يعرف الفارابي الفلسفة بأنها العلم بالموجودات بما هي موجود $^{(8)}$ . وهذا التعريف هو نفسه تعريف أرسطو $^{(4)}$ ، دون إضافة أو ابتكار.

#### ج- إخوان الصفا (القرن الرابع الهجري)

اهتمت جماعة إخوان الصفا بتعريف الفلسفة أيضا، فأوردوا لها عدة تعريفات في رسائلهم، منها:

-1 الفلسفة أولها محبة العلوم، وأوسطها معرفة حقائق الموجودات بحسب الطاقة الإنسانية، وآخرها القول والعمل بما يوافق العلم $^{(5)}$ .

8

<sup>(1)</sup> كتاب الكندي إلى المعتصم بالله في الفلسفة الأولى، ص 104.

<sup>(2)</sup> د. أحمد الأهواني، معانى الفلسفة، ص 49.

<sup>(3)</sup> الجمع بين رأيي الحكيمين، ص 80.

<sup>(4)</sup> انظر: رسائل الكندي الفلسفية، ص 173، هامش (10).

<sup>(5)</sup> رسائل إخوان الصفا، المجلد الأول، الجزء الأول، ص 22.

2- التشبه بالإله بحسب الطاقة الإنسانية (1)، والمراد بالتشبه التشبه في العلوم والصنائع وإفاضة الخير؛ وذلك لأن الباري جل ثناؤه أعلم الحكماء وأحكم الحكماء وأفضل الأخيار (2)، ويراد به أيضا أن يجتهد الإنسان، ويتحرز من الكذب في كلامه وأقاويله، ويتجنب من الباطل في اعتقاده، ومن الخطأ في معلوماته، ومن الرداءة في أخلاقه، ومن الشر في أفعاله، ومن الزلل في أعماله، ومن النقص في صناعته، فمن فعل هذا فقد تشبه بالإله؛ لأن الله عز وجل لا يقول إلا الصدق، ولا يفعل إلا الخير (3).

فليس معنى التشبه إذن أن الإنسان سيكون إلها، بل إنها دعوة إلى العمل بمقتضى أسماء الله وصفاته، وما أجمل قول ابن القيم في هذا الشأن: "وأحب الخلق إليه من اتصف بمقتضيات صفاته، فإنه كريم يحب الكريم من عباده، وعالم يحب العلماء، وقادر يحب الشجعان، وجميل يحب الجمال"(4).

3- معرفة حقائق الأشياء، وكمية أجناسها، وأنواع تلك الأجناس، وخواص

<sup>(1)</sup> رسائل إخوان الصفا، المجلد الأول، الجزء الأول، ص 103، 113، الجزء الثاني، ص 34، 110، 130، المجلد الثاني، ص 10.

ويذكر ابن القيم أن هذه العبارة منكرة، وأحسن منها عبارة من قال التخلق، وأحسن منها عبارة من قال التعبد، وأحسن من الجميع الدعاء وهي لفظ القرآن. انظر: بدائع الفوائد، 1/ 172.

<sup>(2)</sup> رسائل إخوان الصفا، المجلد الأول، الجزء الثاني، ص 34.

<sup>(3)</sup> رسائل إخوان الصفا، المجلد الأول، الجزء الثاني، ص 130.

<sup>(4)</sup> الوابل الصيب من الكلم الطيب، ص 49.

 $^{(1)}$ نلك الأنواع واحدا واحدا، والبحث عن عللها

وهذه التعريفات السابقة كلها لم تخرج عما ذكره فلاسفة اليونان من تعريفات للفلسفة.

#### د- تعریف ابن سینا (ت: 428هـ)

الحكمة عند ابن سينا هي صناعة نظر يستفيد منها الإنسان تحصيل ما عليه الوجود كله في نفسه، وما عليه الواجب مما ينبغي أن يكسبه فعله لتشرف بذلك نفسه، وتستكمل وتصير عالما معقولا مضاهيا للعالم الموجود، وتستعد للسعادة القصوى بالآخرة، وذلك بحسب الطاقة الإنسانية<sup>(2)</sup>.

#### ه- تعریف ابن رشد (ت: 595هـ)

يعرف ابن رشد الفلسفة بأنها النظر في الموجودات واعتبارها من جهة دلالتها على الصانع، يقول ابن رشد: "فعل الفلسفة ليس شيئا أكثر من النظر في الموجودات، واعتبارها من جهة دلالتها على الصانع، أعني من جهة ما هي مصنوعات، فإن الموجودات إنما تدل على الصانع لمعرفة صنعتها، وأنه كلما كانت المعرفة بصنعتها أتم كانت المعرفة بالصانع أتم "(3).

#### - مصطلح حكمة

وبعد عرض هذه التعريفات تجدر الإشارة إلى أن فلاسفة الإسلام قد استعملوا مصطلحات أخرى للتعبير عن الفلسفة بالإضافة إلى مصطلح فلسفة، منها:

<sup>(1)</sup> رسائل إخوان الصفاء المجلد الثالث، ص 345.

<sup>(2)</sup> تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات، ص 104- 105.

<sup>(3)</sup> فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال، ص 22.

1) مصطلح "حكمة" وما أخذ منها، فقالوا: حكمة (1)، علوم حِكْمية، حكيم، حكماء، وهذا الاستعمال كان قديما يتصل بأول نقل للعلوم القديمة في الإسلام (2)، فقد ذكر ابن النديم أن خالد بن يزيد بن معاوية كان يسمى حكيم آل مروان (3).

وقد صنف فلاسفة الإسلام ومؤرخوه مصنفات مختلفة تحمل هذا المصطلح، مثل (<sup>4)</sup>:

- "صوان الحكمة" لأبي جعفر بن بابويه ملك سجستان.
- "طبقات الحكماء وأصحاب النجوم والأطباء" للوزير علي بن يوسف القفطي.
- "نزهة الأرواح وروضة الأفراح في تاريخ الحكماء" للشيخ شمس الدين الشهرزوري.
  - "تاريخ حكماء الإسلام" للبيهقي.
  - "تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات" لابن سينا.
    - "عيون الحكمة" لابن سينا.
  - "فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال" لابن رشد. "حكمة العين" لنجم الدين الكاتبي.

(1) انظر: ابن سينا، تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات.

(2) د. مصطفى عبد الرازق، تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية، ص 49، 51.

(3) الفهرست، ص 338.

(4) د. مصطفى عبد الرازق، تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية، ص 101 – 102.

2) مصطلح "علوم الأوائل"، و "العلوم القديمة" (1)، وهذا ما أشار إليه المستشرق "جولدتسيهر"، حيث يقول: "علوم الأوائل، أو "علوم القدماء"، أو "العلوم القديمة" اسم أطلقه الكتاب الإسلاميون على تلك العلوم التي نفذت إلى البيئة العلمية الإسلامية بتأثير المؤلفات المأخوذة عن الكتب اليونانية تأثيرا مباشرا أو غير مباشر "(2).

#### ثانيا - تسمية الفلسفة:

اختلف الباحثون في الوصف الذي يصفون به الفلسفة التي ظهرت عند المسلمين إلى ثلاثة آراء<sup>(3)</sup>:

الرأي الأول- ذهب أصحابه إلى تسميتها بـ"الفلسفة العربية"، ومن أنصار هذا الرأي: "موريس دي ولف"، "إميل بِرِهْيِه"، "رينان" (4)، "لطفي السيد"، "جميل صليبا"، وقد استدلوا بما يلى:

1-أن رجالها كانوا يكتبون آثارها بالعربية.

2-أنها مدينة للجنس العربي في وجودها<sup>(5)</sup>، فقد نشأت في أحضان الثقافة العربية، والعرب هم الدعامات الأولى للحضارة العربية، ومن ثم فإن

\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> انظر: ابن النديم، الفهرست، ابن أبي أصيبعة، عيون الأنباء في طبقات الأطباء، القفطي، إخبار العلماء بأخبار الحكماء.

<sup>(2)</sup> موقف أهل السنة القدماء بإزاء علوم الأوائل، بحث ضمن كتاب: التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية، د. عبد الرحمن بدوي، ص 123.

<sup>(3)</sup> د. مصطفى عبد الرازق، تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية، ص 20 وما بعدها.

<sup>(4)</sup> ابن رشد والرشدية، ص 10.

<sup>(5)</sup> د. فيصل عون، الفلسفة الإسلامية في المشرق، ص 93.

التراث العقلى الفلسفى إنتاج عربى(1).

3 أن لفظ المسلمين يخرج النصارى واليهود وأصحاب الديانات والمذاهب الأخرى ممن كان لهم نصيب غير يسير في الفكر الفلسفي $^{(2)}$ .

#### مناقشة أدلة أصحاب هذا الرأى:

#### يمكن تفنيد أدلة أصحاب الرأي بما يلى:

1 أن تدوين الفلسفة باللغة العربية ليس مبررا لتسميتها بالفلسفة العربية، لأن تدوين الشيء بلغة ما لا يعني انتماءه إلى الجنس أو الشعب الناطق بهذه اللغة، كما أن هذه التسمية تقتضي أن نبعد عن هذه الفلسفة كل الكتابات الفلسفية التي صدرت عن مؤلفين غير عرب، وهي كثيرة (3).

2- إن أريد بعربيتها أنها مدينة للجنس العربي وحده، فهذا غير مقبول؛ لأن الواقع نفسه يشهد بأن الإسلام ضم تحت رايته شعوبا شتى وأجناسا متعددة، وقد أسهمت جميعها في حركته الفكرية<sup>(4)</sup>، كما أن انتشار الثقافة الإسلامية لم يتحقق إلا بفضل إسهام الشعوب الإسلامية غير الناطقين بالعربية، بالإضافة إلى العرب<sup>(5)</sup>.

(1) د. أبو ريان، تاريخ الفكر الفلسفي في الإسلام، ص 7، أبو ريان، عباس سليمان، مدخل لدراسة الفلسفة الإسلامية، ص 12.

(3) د. فيصل عون، الفلسفة الإسلامية في المشرق، ص 93-95.

(4) في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيقه، 1/ 23، وانظر: د. فيصل عون، الفلسفة الإسلامية في المشرق، ص 93.

(5) د. أبو ريان، تاريخ الفكر الفلسفي في الإسلام، ص 7، أبو ريان، عباس

-

<sup>(2)</sup> د. عرفان عبد الحميد، الفلسفة في الإسلام، ص 46.

الرأي الثاني- يسمي أصحابه الفلسفة بالفلسفة الإسلامية، ومن أنصار هذا الرأي: "هورتن"، "دي بور"، جوتييه"، "مهرداد مهرين" (1)، الشيخ مصطفى عبد الرازق، د. علي سامي النشار (2)، د. فيصل بدير عون (3)، وقد برهنوا على صحة رأيهم بالأدلة التالية:

- أن جمهرة أهلها لم يكونوا من أصل ساميً. -1
- 2- أن للإسلام في هذه الفلسفة أثرا ظاهرا، فالناظر في موضوعات الفلسفة يجدها في معظمها إسلامية.
  - 3- أنها نشأت في بلاد إسلامية، وعاشت تحت راية الإسلام.
- 4- أن الفلاسفة أنفسهم قد وضعوا لهذه الفلسفة اسما اصطلحوا عليه، هو "فلسفة إسلامية"، فلا يصبح العدول عنه، ولا تجوز المشاحة فيه، ومثال ذلك قول ابن سينا في كتابيه "الشفاء" و "النجاة" المتفلسفة الإسلامية (4).
- 5- أن مؤرخي الإسلام أمثال الشهرستاني<sup>(5)</sup>، والقفطي، والبيهقي كانوا دائما يستخدمون عبارة "حكماء الإسلام، وفلاسفة الإسلام".

ويذكر الشيخ مصطفى عبد الرازق أن المقصود بهذا التعبير "فلسفة

. سليمان، مدخل لدراسة الفلسفة الإسلامية، ص 12.

(1) فلسفة الشرق، ص 435.

(2) نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام، 1/ 56.

(3) الفلسفة الإسلامية في المشرق، ص 93.

(4) النجاة في المنطق والإلهيات، 2/ 130.

(5) انظر: الملل والنحل، 2/ 57، 60، 118، 157.

14

إسلامية" أنها نشأت في بلاد الإسلام وفي ظل دولته، من غير نظر لدين أصحابها ولا لغتهم، ثم يؤكد أنه ليس في هذه التسمية موضع نقد يدعو للتفكير في تبديلها.

وعلى هذا فإنه لا يراد بإسلاميتها أنها ثمرة أفكار المسلمين وحدهم، بل شاركهم في هذا التراث نساطرة ويعاقبة ويهود وصابئة ونصارى، واستمروا في نشاطهم العلمي والفلسفي متآخين ومتعاونين (1).

الرأي الثالث - يعبر أصحابه عن هذه الفلسفة بالفلسفة العربية مرة، وبالفلسفة الإسلامية، وعليه بعض المحدثين والمعاصرين من دارسي الفلسفة، مثل: د. إبراهيم مدكور، د. حنا الفاخوري، د. خليل الجر<sup>(2)</sup>، وفي هذا الصدد يقول د. مدكور: "وإما أن نسميها "فلسفة عربية"، أو "فلسفة إسلامية"، فهذا خلاف أشبه ما يكون باللفظي، ولا طائل تحته؛ ذلك لأنها نبتت كلها في جو الإسلام وتحت كنفه، وكُتِبَ جلها باللغة العربية"(3)، وإن كان يميل في النهاية إلى التسمية "فلسفة إسلامية"، معللا ذلك بأن الإسلام ليس دينا فقط، بل هو دين وحضارة، وهذه الدراسات الفلسفية على تعدد مصادرها وتباين المشتغلين بها قد تأثرت بالإسلام، فهي إسلامية في مشاكلها والظروف التي مهدت لها، وإسلامية في غاياتها وأهدافها، وإسلامية أخيرا بما جمعه الإسلام في باقتها من شتى الحضارات ومختلف التعاليم (4).

<sup>(1)</sup> في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيقه، 1/ 23.

<sup>(2)</sup> انظر للأخيرين: تاريخ الفلسفة العربية، 1/ ص 127.

<sup>(3)</sup> في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيقه، 1/ 23، 2/ 7.

<sup>(4)</sup> السابق والصفحات نفسها.

# الفصل الثاني عوامل نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام

ليس بغريب أن يكون للمسلمين فكر فلسفي خاص بهم، تظهر فيه شخصيتهم، ويصبغوه بثقافتهم الخاصة، فهم يشاركون غيرهم في آلة الفكر، وهو العقل، وقد نشأ هذا الفكر الفلسفي عندهم نتيجة تضافر عدة عوامل أسهمت بشكل كبير في صياغته وتكوينه وتطويره، وحركت عقولهم لإنتاجه، وهي على نوعين (1):

النوع الأول - عوامل داخلية، ويقصد بها تلك العوامل التي تمخضت عن ظهور الإسلام، ونبعت من داخل البيئة الإسلامية، ومن هذه العوامل:

#### 1- القرآن والسنة

إن المتأمل لآيات القرآن الكريم يجد الكثير منها يدعو إلى التفكير والتأمل، ويحض على إعمال العقل والنظر والاستدلال، وهذه مزية واضحة في القرآن الكريم، يقل فيها الخلاف بين المسلمين وغير المسلمين؛ لأنها تثبت من تلاوة الآيات ثبوتا تؤيده أرقام الحساب، ودلالات اللفظ اليسير قبل الرجوع في تأييدها إلى المناقشات والمذاهب التي قد تختلف فيها الآراء (2)، ومن أمثلة ذلك قوله سبحانه وتعالى: = (2) هم هم = (2) عن أن أن أن أن القرآن الكريم قد استخدم كل وسائل الإقناع وكل أنواع الحجج المنطقية السليمة في الرد على المنكرين (3).

<sup>(1)</sup> د. مصطفى النشار، مدخل جديد إلى الفلسفة، ص 85 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> العقاد، التفكير فريضة إسلامية، ص 5، وانظر: د. محمد السيد الجليند، فلسفة النتوير بين المشروع الإسلامي والمشروع التغريبي، القاهرة، دار قباء للطباعة والنشر والتوزيع، 1999م، ص 46.

<sup>(3)</sup> وسوف أفصل القول في دعوة القرآن إلى التفكر والتعقل عند الحديث عن موقف

وقد نتج عن كل ذلك البيئة التي تشجع على التفكر والتعقل والتأمل.

#### 2 - التشجيع الرسمى والشعبى للحكماء والعلماء

فقد شهدت ديار الإسلام تشجيعا هائلا لكل من تعلم وعلم، كما أن الخلفاء المسلمين كانوا يستقبلون العلماء والفلاسفة من كل صوب وحدب، ويفتحون لهم خزائن المال حتى يتفرغوا للإبداع الفكري والعلمي، ولم يقتصر التشجيع على الخلفاء والأمراء، بل امتد إلى الأغنياء أيضا، فكانوا ينشئون دور العلم الخاصة ودور الرباط التي يسكن فيها طلاب العلم، ولم تعرف الإنسانية في تاريخها

....

المستشرقين من الفلسفة الإسلامية.

(1) مسند الإمام أحمد بن حنبل، مسند الأنصار، حديث معاذ بن جبل، حديث رقم (2007)، وقال المحقق/ شعيب الأرنؤوط: إسناده ضعيف؛ لإبهام أصحاب معاذ وجهالة الحارث بن عمرو، لكن مال إلى القول بصحته غير واحد من المحققين من أهلِ العلم، منهم: أبو بكر الرازي وأبو بكر بن العربي والخطيب البغدادي وابن قيم الجوزية.

الطويل عصرا ازدهر فيه العلم، وتفجرت فيه ينابيع المعرفة بفضل تشجيع الحكام والأمراء والأغنياء مثل العصر الإسلامي، وبخاصة في ظل الدولة العباسية.

#### 3- إيجاد الحلول للمشكلات المستجدة

فبعد موت النبي صلى الله عليه وسلم، واتساع رقعة الدولة الإسلامية، واختلاط المسلمين بغيرهم من أهل الأديان والثقافات الأخرى، أثيرت بعض المشكلات الفلسفية، مثل: مشكلة "الجبر والاختيار"، مشكلة "الذات والصفات"، مشكلة "الخير والشر"، ودار حولها النقاش بين المسلمين، وقد كانت هذه المناقشات توطئة لظهور الفلاسفة الخلص الذين لم يكن أمامهم إلا أن يعالجوا هذه القضايا وغيرها معالجة عقلية خالصة، اجتهدوا أن تكون في إطار إيمانهم بتعاليم الإسلام.

النوع الثاني - عوامل خارجية، وتتمثل في حركة الترجمة (1) والفكر الوافد من الغرب اليوناني وبلاد الشرق.

وقد جرت عادة المؤرخين، وخاصة المستشرقين منهم على أن يربطوا بين حركة الترجمة التي بدأت في أواخر العصر الأموي وازدهرت في العصر العباسي وبلغت قمة ازدهارها في عصر الخليفة المأمون (218ه) وبين ظهور الفلسفة في العالم الإسلامي، مؤكدين من خلال ذلك أنه لولا حركة الترجمة ما ظهرت الفلسفة في الإسلام.

<sup>(1)</sup> الترجمة هي نقل العلوم والمعارف من لغة إلى لغة أخرى. د. عبد الحميد مدكور، بواكير حركة الترجمة، ص 35.

<sup>(2)</sup> انظر: د. مصطفى النشار، مدخل جديد إلى الفلسفة، ص 91.

لقد كان للترجمة دور مهم في تأسيس دعائم الدراسات العقلية في الإسلام، فعلى الرغم من أن العرب أفادوا شيئا من حكمة الشرق والغرب بالحديث والاختلاط بأجناس مختلفة على أثر الفتوحات الإسلامية الواسعة، ولكنهم لم يكتفوا بذلك، بل حاولوا أن ينقلوا النصوص المكتوبة إلى اللغة العربية، فظهرت بعض مترجمات عن اللغات الأجنبية في أخريات القرن الأول الهجري، ولكن حركة الترجمة الحقة لم تبدأ إلا في القرن الثاني، ولم تتشط إلا على أيدي العباسيين، وقام على أمر هذه الحركة مترجمون متخصصون تمكنوا من العربية كما تمكنوا من اللغة التي نقلوا عنها، وقد امتدت ترجمتهم إلى ست لغات، فنقلوا عن العبرية والسريانية والفارسية والهندية واليونانية واللاتينية، وأعدوا لذلك دارا خاصة، هي دار الحكمة (1).

إن عملية الترجمة كان لها الفضل في وقوف المسلمين بصورة أكمل وبطريقة أفضل على التراث الأجنبي، وكان من نتائج هذا التلقيح الفكري المنظم المقصود الهادف، تطور الفكر الفلسفي في الإسلام ونمائه، وظهرت في أفقه آراء وفلسفات ومذاهب لم يكن للعرب المسلمين عهد بها<sup>(2)</sup>.

ولا يمكن أن ننكر ذلك، فأثر الفلسفات والعقائد الأجنبية الوافدة وخاصة الفلسفة اليونانية على الفلسفة الإسلامية ملحوظ، فالمعروف أن فلاسفة الإسلام كانوا في معظمهم إما من المتأثرين بالفلسفة الأفلاطونية الممزوجة بعناصر الفلسفة الأفلاطونية الإسكندرانية، أو من المتأثرين بالفلسفة الأرسطية المشائية، والمعروف أيضا أن مذاهبهم الفلسفية إنما كانت تستهدف أساسا التوفيق بين

<sup>(1)</sup> د. مدكور، في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيقه، 2/ 77.

<sup>(2)</sup> د. عرفان عبد الحميد، الفلسفة في الإسلام، ص 76.

الدين الإسلامي وتلك الفلسفات القديمة، على نحو ما سنبينه.

ولكن تجدر الإشارة إلى أنه لولا العوامل الداخلية التي نبعت من البيئة الإسلامية نفسها، والتي تحث على التفكير الفلسفي أو العقلي، لما كان يمكن للمسلمين أن يتفاعلوا مع تلك الثقافات الوافدة، ولا أن يتبنى حكام العالم الإسلامي أنفسهم قيادة حركة الترجمة والدعوة إليها وتشجيعها بمختلف الوسائل، فالدوافع التي أدت إلى بداية حركة الترجمة وازدهارها إنما هي دوافع إسلامية دينية في المقام الأول.

إن المسلمين حينما قاموا بفتوحاتهم الشهيرة شرقا وغربا دخل تحت نفوذهم السياسي أبناء تلك الحضارات صاحبة التاريخ العريق والفلسفات المتعددة، وكان لزاما على المسلمين أن يلتحموا مع أبناء هذه الحضارات، وأن يتفاعلوا مع ثقافتها بدافع تلك الإيجابية وذلك الانفتاح الذي حضهم عليه الإسلام ودفعهم إليه دفعا، ومن ثَمَّ كان عليهم أن يقبلوا على معرفة تلك العقائد والفلسفات المختلفة لهذه البلاد، ولم يكن ذلك ممكنا، والكثيرون منهم يجهلون لغات هذه البلاد، إلا باستخدام المترجمين الذين يمكنهم نقل هذه المؤلفات إلى اللغة العربية(1).

ونظرا للدور الكبير والعظيم الذي قدمته الترجمة للفكر الفلسفي في الإسلام، ينبغي أن نعرض لما يتعلق بهذه الحركة بنوع من التفصيل.

#### - بدايات الترجمة:

اختلف الباحثون في تحديد زمن بداية الترجمة، فمنهم من يرى أنها بدأت

<sup>(1)</sup> انظر: د. مصطفى النشار، مدخل جديد إلى الفلسفة، ص 91-92.

في القرن الثاني الهجري على يد الخلفاء العباسيين<sup>(1)</sup>، ومنهم من يذهب إلى أنها بدأت قبل ذلك على أيدي الأمويين، وهو الرأي الراجح، غير أن هناك اتفاقا على أنه لم توجد ترجمات في عهد صدر الإسلام<sup>(2)</sup>.

#### أ- الترجمة في العصر الأموي:

شهد العصر الأموي ولادة حركة الترجمة في الإسلام، وهناك شهادات ودلائل تؤكد اهتمام خلفاء الدولة الأموية وولاتها وأمرائها بالترجمة، غير أنه ليس من المستغرب أن نجد أن المعلومات التي تقدمها المصادر التاريخية عن هذه المرحلة تتسم بكثير من النقص والإبهام (3).

ومن الأمثلة البارزة والشواهد الثابتة على ظهور حركة الترجمة في تلك الفترة المبكرة من تاريخ الإسلام وجود شخصية "خالد بن يزيد بن معاوية" (حوالي 90ه) الذي كان له دور متميز في تأسيس حركة الترجمة والنهوض بها<sup>(4)</sup>، يقول ابن النديم: "كان خالد بن يزيد بن معاوية يسمى حكيم آل مروان، وكان فاضلا في نفسه، وله همة ومحبة للعلوم، خطر بباله الصنعة فأمر بإحضار جماعة من فلاسفة اليونانيين ممن كان ينزل مدينة مصر، وقد تفصح بالعربية وأمرهم بنقل الكتب في الصنعة من اللسان اليوناني والقبطي إلى

<sup>(1)</sup> هذا الرأي يقول به بعض المستشرقين، ومنهم: أوليري، سانتلانا.

<sup>(2)</sup> د. عبد الحميد مدكور، بواكير حركة الترجمة، ص 57.

<sup>(3)</sup> د. عبد الحميد مدكور، بواكير حركة الترجمة، ص 57- 58.

<sup>(4)</sup> السابق، ص 70.

العربي، وهذا أول نقل كان في الإسلام من لغة إلى لغة"<sup>(1)</sup>، ويقول في موضع آخر: "قال محمد بن إسحاق: الذي عني بإخراج كتب القدماء في الصنعة خالد بن يزيد بن معاوية، وكان خطيبا شاعرا فصيحا حازما ذا رأي، وهو أول من ترجم له كتب الطب والنجوم وكتب الكيمياء"<sup>(2)</sup>.

يتضح مما سبق أن حركة الترجمة قد بدأت في عهد الأمويين، فقد اعتنى المسلمون بنقل التراث الأجنبي إلى اللغة العربية للإفادة منه في العلوم الطبيعية على الأخص، غير أن هذه الحركة لم تكن واسعة وشاملة، وإنما كانت عبارة عن مقتطفات وشذرات قليلة، تعد تمهيدا لما سنراه بعد ذلك عند الخلفاء العباسيين.

#### ب- الترجمة في العصر العباسي (فترة الازدهار)

أشرت فيما سبق إلى أن كثيرا من الباحثين والدارسين يرون أن الترجمة قد بدأت في العصر العباسي، غير أن فيما قدمت سابقا دليلا واضحا على أن الترجمة قد بدأت قبل العصر العباسي، ثم واصلت تلك الحركة نموها وازدهارها في العصر العباسي، وهذا ما سنوضحه الآن.

لقد اهتم الخلفاء العباسيون بحركة الترجمة أيما اهتمام، وأولوها عناية خاصة، وقد مرت الترجمة في تلك الفترة بثلاثة أدوار (3):

<sup>(1)</sup> الفهرست، ص 338.

<sup>(2)</sup> الفهرست، ص 497.

<sup>(3)</sup> انظر: سانتلانا، المذاهب اليونانية الفلسفية، ص 168- 169، أحمد أمين، ضحى الإسلام، 1/ 281 وما بعدها، أوليري، مسالك الثقافة الإغريقية إلى العرب، ص 233 وما بعدها، دي بور، تاريخ الفلسفة في الإسلام، 41- 42.

## الدور الأول – من خلافة أبي جعفر المنصور إلى وفاة هارون الرشيد (136هـ: 193هـ)

وفي هذا الدور ظهرت مدينة بغداد، وكان لها دور مؤثر في حركة الترجمة؛ إذ أصبحت مركز حركة ترمي إلى ترجمة المادة العلمية في الثقافة الإغريقية إلى العربية (1)، وقد تُرجِم في هذا الدور كتاب "كليلة ودمنة" من الفارسية، وترجمت بعض كتب أرسططاليس في المنطق، وقد اتصلت فرقة المعتزلة بالكتب التي ترجمت، فنجد بعضهم قد عرف أرسطو وعرف بعض كتبه في الفلسفة، وتأثرت أبحاثه بالمنطق الأرسطي، وتكلموا في الطفرة والجوهر والعرض وغير ذلك من القضايا والمصطلحات الفلسفية، ومن أشهر المترجمين في هذا الدور: ابن المقفع، جورجيس بن جبرائيل، يوحنا بن ماسويه، باسيل المطران.

#### الدور الثاني- من ولاية المأمون 198هـ إلى سنة 300هـ.

وقد تميز هذا الدور بترجمة الكتب الفلسفية، فغلبت الفلسفة على الترجمة، وترجم كثير من كتب أرسطو، كما ترجم في هذا الدور أهم الكتب اليونانية في كل فن، فأعيد ترجمة المجسطى، والحكم الذهبية لفيثاغورث، وكتب طيماوس والسياسة المدنية والنواميس لأفلاطون، والمقولات لأرسطو، ومن أشهر المترجمين: يوحنا بن البطريق، والحجاج بن مطر، وقسطا بن لوقا، وحنين بن إسحق، وابنه إسحق بن حنين، وثابت بن قرة.

الدور الثالث – من سنة 300هـ إلى منتصف القرن الرابع الهجري وكان أكثر اشتغال المترجمين في تلك الفترة بترجمة الكتب المنطقية

<sup>(1)</sup> أوليري، مسالك الثقافة الإغريقية إلى العرب، ص 233.

والطبيعية لأرسطو، ومن أشهر المترجمين: متى بن يونس، سنان بن ثابت ابن قرة، يحيى بن عدى، هلال بن هلال الحمصى.

#### - مراكز الثقافة في الشرق الأدنى القديم:

لقد نقل المترجمون السريان الثقافة اليونانية من الإسكندرية وأنطاكية ونشروها في الشرق وحملوها إلى مدراس الرها ونصيبين وحران وجنديسابور، وهذه الأماكن قد ازدهرت فيها العلوم اليونانية<sup>(1)</sup>، وفيما يلي نبذة عن هذه المدارس<sup>(2)</sup>:

- 1) أما مدرسة الرها، التي ضمت إليها طلابا من إيران ومن الشام على السواء، فقد أفادت من تشجيع ملوك الفرس لها خاصة بعد القرن الخامس الميلادي على عهد فيروز (447 484) إلا أنها أخذت بالانحطاط بعد وفاة نسطور سنة 457 م إلي أن أغلق الامبراطور زينون أبوابها سنة 589 م نهائيا ، بحجة أن معلميها كانوا نسطوريين في آرائهم.
- 2) ثم فتحت ثانية في نصيبين التي أصبحت مركزا للأدب السرياني المسيحي، وباتت العاصمة اللاهوتية للكنسية النسطورية، وقد نالت مساعدة الساسانيين وتأييدهم آنذاك لأسباب سياسية، فانتشرت العقائد النسطورية والمعارف اليونانية في بلاد فارس.

(1) انظر: مايرهوف، من الإسكندرية إلى بغداد، ضمن كتاب "التراث اليوناني" للدكتور بدوى، ص 53.

<sup>(2)</sup> انظر: عرفان عبد الحميد، الفلسفة في الإسلام، ص 77 وما بعدها، دي بور، تاريخ الفلسفة في الإسلام، ص 35 وما بعدها، عمر فروخ، تاريخ الفكر العربي، ص 152- 156.

3) وفي حران القريبة من الرها اتصلت وثنية الساميين القديمة بالأبحاث الرياضية والفلكية ونظريات المذهبين الفيثاغوري والأفلاطونية المحدثة، وهكذا صارت تعاليم حران المنسوبة إلى هرمس مصدرا للغنوص.

4) أما مدرسة جنديسابور، فلها أهمية خاصة باعتبارها مدرسة فارسية طبية، وكان عصر ازهادرها الأول في القرن الخامس في أيام الملك أنوشروان (531 – 579) وذلك بفضل علماء النساطرة الذين طردوا من الرها آنذاك، وفي هذه المدرسة لم يكن الطب يدرس نظريا فحسب، بل كان يدرس عمليا.

وإلى جانب هذه المراكز الرئيسة، كانت هناك مدارس في الأديرة، واسمها بالسريانية (اسكولي) ومنه وضع العرب اللفظ (اسكول) الذي يدل على مدرسة مسيحية أو مدرسة ملحقة بدير، وكانت الغالبية العظمي من هذه المدارس لاهوتية دينية، ولكن كان يسمح في الكثير منها بدراسة العلوم الدنيوية، وهي: النحو، والبيان، والفلسفة، والطب، والموسيقي، والرياضيات، والفلك، وقد اقتصر التعليم الفلسفي في جوهره على بعض أجزاء المنطق الأرسططالي<sup>(1)</sup>، ذلك أن النصرانية لما سادت في المنطقة وصارت العقيدة الرسمية للدولة، تشاور الأساقفة فيما يترك من الفلسفة، وما يبطل، فرأوا أن يعلم من كتب المنطق، ولا يعلم ما بعدها؛ لأنهم رأوا أن في ذلك ضررا على النصرانية وأن فيما أطلقوا تعليمه ما يستعان به على نصرة دينهم، لذلك أيضا نرى أن أول ما نقل إلى العربية هو المنطق، ولعل السبب في هذا هو محاولة المسلمين فهم المنهج الذي يستخدمه علماء المسيحية في جدلهم (2).

<sup>(1)</sup> انظر: مايرهوف، من الإسكندرية إلى بغداد، ص 53- 54.

<sup>(2)</sup> انظر: عرفان عبد الحميد، الفلسفة في الإسلام، ص 84.

#### - أسباب حركة الترجمة:

هناك عدة أسباب أسهمت بصورة كبيرة في ظهور الترجمة عند المسلمين، والاهتمام بها، ويمكن إجمال هذه الأسباب فيما يلي<sup>(1)</sup>:

1- كان للجدل الديني والتناظر العقائدي بين المسلمين من جهة وغيرهم من أهل الكتاب من اليهود والنصارى من الجهة الأخرى دوره في تشجيع حركة الترجمة، فقد ألجأهم هذا الاشتباك في الجدل إلى الاطلاع على المنطق اليوناني كي يسترشدوا به في تنظيم الحجج وترتيب البراهين حتى يجاروا الطرف الآخر، وهم اليهود والنصارى، إذ كان معروفا عنهم أنهم مثقفون بالثقافة الإغريقية التي في مقدمتها المنطق، كما لوحظ حسن استخدامهم لأساليب الحجاج والمجادلة.

2- رغبة بعض الخلفاء في ترجمة التراث الأجنبي، وقد يعود هذا إلى أسباب خاصة بهم من الناحية الصحية، فمن ذلك: ما ذكروه من أن بداية الترجمة كانت بإشارة من الأمير الأموي خالد بن يزيد الذي اعتزل السياسة واشتغل بالكيمياء وطلب أن تترجم له بعض مؤلفاته (2)، وما ذكروه من أن السبب وراء هذه الحركة الفكرية الضخمة ما أصاب المنصور من مرض خطير سبب اعتلال عصارات معدته فأشير إليه باستدعاء الطبيب النسطوري جرجيس بن بختشيوع رئيس الأكاديمية في جنديسابور ومستشفاها.

3- انتشار الحركة العقلية برعاية المعتزلة، ومحاولة هذه المدرسة إقامة

(2) انظر: ابن النديم، الفهرست، ص 338.

<sup>(1)</sup> د. عرفان عبد الحميد، الفلسفة في الإسلام، ص 86- 87، أحمد أمين، ضحى الإسلام، 1/ 283 وما بعدها.

العقيدة الدينية على أساس من الاستدلال والنظر العقلي، وتشكيل جهة عقلية -بالتعاون مع الدولة - تستمد أصولها من الفلسفة اليونانية، وذلك لمقاومة المذاهب العنوصية، التي لا تعترف بالمعرفة الدينية والعقلية على حد سواء، وقد ربط المؤرخون هذه المحاولة بالمأمون لما اشتهر به من رغبة في العلم، أو لما كان ينتحله من مذهب الاعتزال.

وإذا كان للترجمة دور مهم في نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام وتطوره من خلال نقل الفكر الفلسفي اليوناني إلى اللغة العربية، فإن هناك طرقا أخرى انتقل من خلالها الفكر الفلسفي اليوناني إلى البيئة الإسلامية، مما شجع على وجود فكر فلسفى عند المسلمين، ومن تلك الطرق $^{(1)}$ :

- المناقشات الشفوية بين المتكلمين ورجال الكنيسة المتأثرين بالفلسفة اليونانية، وقد حدث تبادل الآراء والمناهج.
- تردد بعض المسلمين على المدارس الملحقة بالكنائس والأديرة -2التي تدرس الفلسفة، واطلاعهم على أجزاء من الفلسفة.
- معرفة المسلمين الأوائل بالفلسفة اليونانية عن طريق الغنوصية، -3 وهي تحمل في أعماق فلسفتها كثيرا من عناصر الفلسفة البونانية.

#### والخلاصة

أنه قد مهد لنشأة الفكر الفلسفي في الإسلام بيئتان متعاصرتان، وضعتا دعائم الدراسات العقلية في الإسلام: الأولى- البيئة الإسلامية التي تتمثل في دعوة القرآن الكريم إلى النظر والاستدلال، وفي ظهور الفرق الكلامية، فهذه

29

<sup>(1)</sup> انظر: د. على سامى النشار، نشأة الفكر الفلسفى في الإسلام، 1/ 108.

الفرق قد أثارت بعض المشاكل الفلسفية، مثل: مشكلة الجبر والاختيار، وتفرعت عنها مشاكل أخرى، الثانية - بيئة المترجمين الذين غذوا العالم الإسلامي بثمار الفكر القديم شرقيا كان أو غربيا<sup>(1)</sup>.

وليس بين الباحثين خلاف في أن الفلسفة الإسلامية قد تأثرت بالفلسفة البونانية وغيرها، ولعل هذا هو الذي جعل الباحثين في تاريخ الفلسفة الإسلامية من الغربيين يقصدون إلى استخلاص العناصر الأجنبية التي قامت الفلسفة الإسلامية على أساسها، أو تأثرت بها في أدوارها المختلفة، ويتحرون على الخصوص إظهار أثر الفكر اليوناني في التفكير الإسلامي واضحا قويا، وليس من العدل إنكار ما لهذه الأبحاث من نفع علمي، برغم ما قد يلابسها من التسرع في الحكم على القيمة الذاتية لأصل التفكير الإسلامي. والعوامل الأجنبية المؤثرة في الفكر الإسلامي وتطوره، مهما يكن من شأنها، فهي أحداث طارئة عليه، صادفته شيئا قائما بنفسه، فاتصلت به، لم توجده من عدم، وكان بينهما تمازج أو تدافع، لكنها على كل حال لم تمحُ جوهره محوا<sup>(2)</sup>.

وهذا يعني أن البيئة الفكرية التي تولدت عن ظهور الإسلام وإيمان العرب به وفهمهم الصحيح لدعوته الصريحة إلى النظر العقلي في كل شيء هي التي أسهمت في ظهور الفلسفة لدى المسلمين، ويكون دور الترجمة ونقل فلسفات اليونان وفارس والهند وغيرها دورا ثانويا منشطا للحركة الفلسفية في العالم الإسلامي<sup>(3)</sup>.

<sup>(1)</sup> د. مدكور، في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيقه، 2/ 77، 78.

<sup>(2)</sup> د. مصطفى عبد الرازق، تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية، ص 104.

<sup>(3)</sup> د. مصطفى النشار، مدخل جديد إلى الفلسفة، ص 84.

# الفصل الثالث موقف المستشرقين من الفلسفة الإسلامية

كانت قضية "أصالة الفلسفة الإسلامية" من أبرز القضايا التي شغلت الباحثين في العصر الحديث، فقد أنكر أصالتها طائفة من الباحثين، وسلم بها آخرون، وكانت موجة الشك فيها طاغية طوال القرن التاسع عشر، فظنوا – في تحامل ظاهر – أن تعاليم الإسلام تتنافي مع البحث الحر والنظر الطليق، وأنها تبعا لهذا لم تأخذ بيد العلم ولم تنهض بالفلسفة، ولم تنتج إلا انحلالا موغلا واستبدادا ليس له مدى (1).

وقد كان لبعض المستشرقين<sup>(2)</sup> الدور الأكبر في إبداء تلك النظرة تجاه الفكر الفلسفي عند المسلمين، ثم تبعهم بعد ذلك طائفة من المسلمين، فمن زعماء تلك النظرة من المستشرقين: "تنمان" الذي ذهب إلى أن العرب قد قبلوا مذهب أرسطو، ولم يفعلوا أكثر من محاولة تفسير فلسفة أرسطو، ولكنهم أساءوا تفسيره وشرحه، في محاولة منهم لتطبيق مبادئه على إيمانهم الأعمى<sup>(3)</sup>، ومنهم أيضا "رينان" الذي يقول: "إن العرب لم يصنعوا غير انتحال مجموع الموسوعة اليونانية" (<sup>4)</sup>، ويقول في موضع آخر: "وليس العرق السامي

<sup>(1)</sup> د. إبراهيم مدكور ، في الفلسفة الإسلامية ، 1/ 19.

<sup>(2)</sup> الاستشراق هو دراسة يقوم بها الغربيون لتراث الشرق وبخاصة كل ما يتعلق بتاريخه ولغته القديمة ولهجته الحديثة وأديانه وآدابه وفنونه وعلومه وتقاليده وعاداته وطباعه وأساطيره وكل ما يتصل به من الناس والحيوان والنبات والمناخ والتربة،وعلى هذا فالمستشرق هو الغربي الذي يدرس تراث الشرق.

انظر: د. عمر عبد العزيز، التبشير والاستشراق، ص 74.

A manual of the history of philosophy, p: 227. (3)

<sup>(4)</sup> ابن رشد والرشدية، ص 10.

هو ما ينبغي لنا أن نطالبه بدروس في الفلسفة، ومن غرائب النصيب ألا ينتج هذا العرق، الذي استطاع أن يطبع على بدائعه الدينية أسمى سمات القوة، أقل ما يكون من بواكير خاصة به في حقل الفلسفة، ولم تكن الفلسفة لدى الساميين غير استعارة خارجية صرفة خالية من كبير خصب، غير اقتداء بالفلسفة اليونانية (1)، ومنهم "دي بور" الذي يرى أن الفلسفة الإسلامية ظلت على الدوام فلسفة انتخابية، عمادها الاقتباس مما ترجم من كتب الإغريق، وهذه الفلسفة لم تتميز تميزا يُذكر عن الفلسفة التي سبقتها، لا بافتتاح مشكلات جديدة، ولا هي استقلت بجديد فيما حاولته من معالجة المسائل القديمة، فلا نجد لها في عالم الفكر خطوات جديدة تستحق أن نسجلها لها، فليس هناك فلسفة إسلامية بالمعنى الحقيقي لهذه العبارة ولكن كان في الإسلام رجال كثيرون لم يستطيعوا أن يردوا أنفسهم عن التفلسف (2)، وتصل درجة إفراط هذا الرجل في إنكار أي نوع من التفكير العقلي عند المسلمين إلى أعلى درجاتها عندما يقرر أن ما يعرفه العرب من طرق منطقية في الربط بين الأشياء إنما مرجعه إلى اليونان يعرفه العرب من طرق منطقية في الربط بين الأشياء إنما مرجعه إلى اليونان أيضا (6).

ومن أتباع المستشرقين من المسلمين في هذا الرأي "مهرداد مهرين" الذي يؤكد أن دور المسلمين في الفلسفة مثل دور النملة على حد تعبيره، أي كان قاصرا على النقل والانتقال<sup>(4)</sup>؛ ولذا فإنها من حيث الإبداع والابتكار لا تشكل

<sup>(1)</sup> ابن رشد والرشدية، ص 15.

<sup>(2)</sup> تاريخ الفلسفة في الإسلام، ص 51- 52.

<sup>(3)</sup> تاريخ الفلسفة في الإسلام، ص 31.

<sup>(4)</sup> فلسفة الشرق، 438.

أهمية، كما أنها لا تشتمل على أية أفكار قيمة، وهي في النهاية فلسفة تابعة لأرسطو وأفلاطون<sup>(1)</sup>، وتابعهم كذلك الدكتور/ عبد الرحمن بدوي الذي يقول: "فالفلسفة منافية لطبيعة الروح الإسلامية؛ ولهذا لم يقدر لهذه الروح أن تتتج فلسفة، بل ولم تستطع أن تفهم روح الفلسفة اليونانية، وأن تنفذ إلى لبابها، وإنما هي تعلقت بظواهرها، ولم يكن عند واحد من المشتغلين بالفلسفة اليونانية من المسلمين روح فلسفية بالمعنى الصحيح، وإلا لهضموا هذه الفلسفة وتمثلوها، واندفعوا إلى الإنتاج الحقيقي فيها، وأوجدوا فلسفة جديدة"<sup>(2)</sup>.

يتضح مما سبق عرضه من أقوال وآراء أن هذه الطائفة من الباحثين، مستشرقين ومسلمين، قد أنكروا أي ابتكار وإبداع أو أصالة في الفلسفة الإسلامية، وأكدوا أنها ليست أكثر من مجرد نقل وتكرار لفلسفة أرسطو، وقد حصر المستشرق "تتمان" عدة أسباب، رأى من وجهة نظره أنها هي العائق الحقيقي الذي أعاق المسلمين عن التعقل، وصرفهم عن التفلسف، وهذه الأسباب هي (3):

1- القرآن الكريم الذي وضع قيودا على حرية ممارسة الفهم والتعقل والإدراك.

- 2- المعارضة من قبل طائفة أهل السنة؛ للحفاظ على العقيدة الصحيحة.
  - 3- صعوبة فهم أرسطو نفسه، والسيادة المطلقة التي منحوها لفلسفته.
    - 4- ميلهم القومي إلى المبالغة والخرافة والأوهام.

<sup>(1)</sup> فلسفة الشرق، 436- 437.

<sup>(2)</sup> مقدمة كتاب التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية، ص ز.

A manual of the history of philosophy, p: 227. (3)

وسوف نناقش الآن هذه الأسباب لنرى مدى صحتها، ومن ثم يمكننا معرفة ما إذا كانت هذه الأقوال والآراء حقيقية وصحيحة عن الفكر الفلسفي في الإسلام أم أن فيها نوعا من التحامل والتجني عليه وعلى أصحابه؟

#### السبب الأول- القرآن الكريم وموقفه من النظر العقلى.

يعد هذا السبب من أهم الأسباب التي اعتمد عليها المستشرقون في إنكار وجود فلسفة إسلامية، بدعوى أن القرآن الكريم يدعو أتباعه إلى ضرورة التسليم المطلق والإيمان الأعمى دون تفكير أو تعقل، وهذا الادعاء غير صحيح لما يلى:

1- أن كلمة العقل وردت في القرآن الكريم عدة مرات بصيغة الفعل، مثل: "عقلوه، يعقلها، نعقل، يعقلون، تعقلون"، وغيرها من الصيغ الفعلية الواردة في القرآن الكريم، وقد بلغ عددها تسعا وأربعين صيغة (1)، ويرجع ذلك التركيز على الصيغة الفعلية في القرآن الكريم إلى سببين: الأول- أن القرآن الكريم بهذا الاستعمال يلفت النظر إلى مفهوم العقل بوصفه فعلاً إنسانياً يطلب إعماله في القضايا العقدية والعلمية، والثاني- أن عدم استعمال الصيغ الاسمية ينفي عن العقل صفة الثبات وصفة المطلق التي ألصقها به الفلاسفة حين اعتقدوا أن العقل جوهر ؛ فالعقل في المنظور القرآني فعلٌ إنساني نسبي ومتغير (2).

| ڊ ڊ  | ې | ې | . ۋ | ى: چ | تعال | قوله | سيغ | ه الد | هذ | ، فيها | وردت | التي | يات | ن الآ | ومر |  |
|------|---|---|-----|------|------|------|-----|-------|----|--------|------|------|-----|-------|-----|--|
| سورة | ÷ |   |     |      |      |      |     |       |    |        |      |      |     |       |     |  |

<sup>(1)</sup> فاطمة إسماعيل، القرآن والنظر العقلي، ص 64، وانظر: محمد فؤاد عبد الباقي، المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، ص 575.

<sup>(2)</sup> د. فريدة زمرد، مفهوم العقل في القرآن الكريم، ص 20- 21.

البقرة، آية: 75.

وهذا التكرار لفعل التعقل في القرآن يثبت أن القرآن الكريم قد أكثر من استخدام كلمة العقل ومرادفاتها، وعوَّل على استعمال العقل كثيرا، وفي هذا إعلاء من شأنه ومكانته في الإسلام، وهذه مزية واضحة في القرآن الكريم، يقل فيها الخلاف بين المسلمين وغير المسلمين؛ لأنها تثبت من تلاوة الآيات ثبوتا تؤيده أرقام الحساب، ودلالات اللفظ اليسير قبل الرجوع في تأييدها إلى المناقشات والمذاهب التي قد تختلف فيها الآراء (1).

2- أن القرآن الكريم في آياته يخاطب العقل، ويستنهض الفكر، ويعرض نظام الأكوان وما فيها من الإحكام والإتقان على أنظار العقول، ويطالبها بالإمعان فيها؛ لتصل بذلك إلى اليقين، وقد تآخى العقل والدين لأول مرة في القرآن الكريم، فإن جاء الدين بشيء قد يعلو عن الفهم، فلا يمكن أن يأتي بما يستحيل عند العقل<sup>(2)</sup>.

فالقرآن الكريم يوجه طاقات الفكر الإنساني إلى اكتشاف خصائص الظواهر الكونية، وحسن استغلالها لتحسين واقع الإنسان في هذه الحياة، ولتحقيق التقدم البشري<sup>(3)</sup>، وما كان الإسلام، وهو الذي يدعو إلى التأمل والتدبر ويوجه النظر إلى ما في السموات والأرض من آيات وعبر، ليحرم

<sup>(1)</sup> العقاد، التفكير فريضة إسلامية، ص 5، وانظر: د. محمد السيد الجليند، فلسفة التتوير بين المشروع الإسلامي والمشروع التغريبي، ص 46.

<sup>(2)</sup> محمد عبده، رسالة التوحيد، ص 11.

<sup>(3)</sup> د. كمال جعفر، دروس في الفلسفة، ص 144.

البحث، أو يضيق على الحرية الفكرية<sup>(1)</sup>.

نلاحظ إذا أن التعويل على العقل واستخدامه أمر أساسي في القرآن الكريم، وهذا الأمر لا غرابة فيه؛ لأن القرآن "نزل ليخاطب العقلاء، وليتدبره العقلاء، وليستنبط أحكامه العقلاء، ومَنْ فَقَدَ العقلَ، فَقَدَ أهليةَ الخطاب القرآني، وليس له في خطاب الشرع ما يذم عليه ولا يمدح من أجله، بل ليس للمرء من عباداته في الإسلام إلا ما عقل منها، وشرائع الإسلام كلها لم يكلف بها إلا العقلاء"(2).

3− أن القرآن الكريم مليء بالدعوة إلى التذكر والتعقل والتفقه والتدبر والتفكر والاعتبار، وكلها عمليات عقلية صريحة، كما أنه يسمو في مجال حرية الفكر ونزاهته بصورة ليس لها نظير، فيعرض آراء المخالفين بأمانة في غير تردد، ويتبعها بالرد الحاسم، وذلك لأن روح القرآن تتطلب من الفكر أن يكون واضحا، قابلا للتحقيق، صالحا، هادفا، إيجابيا(3).

4- أن القرآن الكريم قد فتح المجال واسعا أمام العقل، فنجده يدعو إلى استخدام العقل في المجالات التالية: تقرير مسائل العقيدة، تدبر حكمة التشريع الرباني، تدبر آيات الله في الكون، تدبر التاريخ<sup>(4)</sup>.

وإذا كان القرآن الكريم قد حث على إعمال العقل، فإنه في الوقت ذاته

<sup>(1)</sup> د. إبراهيم مدكور، في الفلسفة الإسلامية، ص 21.

<sup>(2)</sup> د. الجليند، تيارات إسلامية معاصرة، 1/ 42، وانظر له أيضا: فلسفة التتوير بين المشروع الإسلامي والمشروع التغريبي، ص 46.

<sup>(3)</sup> د. كمال جعفر، دروس في الفلسفة، ص 143.

<sup>(4)</sup> مذاهب فكرية معاصرة، ص 540 وما بعدها.

| يحذر من تعطيله ومنعه عن أداء وظيفته التي خُلِق منها أجلها، وذلك من    |
|-----------------------------------------------------------------------|
| خلال بيان أن الذين يعطلون عقلوهم يشبهون الأنعام، بل هم أضل منها، يقول |
| تعالی: چاً ٻ ٻ ٻ ٻ ٻ پ پ پ ڀ ڀ ڀڀٺ ٺ ٺ ٺ ٺ ٿ چ (سورة                  |
| الفرقان، آية:44)، بل يصل الأمر إلى التحذير من أخطر من ذلك وهو دخول    |
| النار بسبب تعطيل العقل، فيقول تعالى : چ 🗆 🗎 🔻 🗎                       |
| <ul> <li>□ □ □ □ چ(سورة الملك، آية: 10).</li> </ul>                   |
| والقرآن الكريم في دعوته إلى إعمال العقل قد حدد مجموعة من المبادئ،     |
| يجب على العاقل أن يلتزم بها، حتى لا يضل في فكره، ومنها $^{(1)}$ :     |
| -1 إقامة البرهان على الأقوال والآراء، لقوله تعالى: چ $-1$             |
| 🗌 🖂 چ(سورة البقرة، آية: ۱۱۱).                                         |
|                                                                       |

وهذا المنهج القرآني القائم على البرهان له أثر عظيم في البحث العلمي، فهو "المنهج الذي يرفع من شأن البحث العلمي الذي يوصل إلى معرفة الحق، ويؤدي إلى الإذعان له، لما يقوم عليه العلم الصحيح من الحجة القوية والبرهان المقنع، وليس يُقبل في هذا المنهج الاعتماد على الظن والتخمين طريقا للوصول إلى المعرفة وإدراك الحقائق"(2).

- 2- تمحیص الأفكار ورفض ما یقوم منها علی الظن والتخمین، لا علی العلم والیقین، وفی هذا یقول تعالی: چ رُ رُ ک ک ک ک ک چسورة بونس، آیة: ۳٦.
- 3- ضرورة التحري والتثبت من صحة الأخبار، وعدم التسرع في إصدار

<sup>(1)</sup> د. عبد المقصود عبد الغني، دراسات في الفكر الفلسفي، ص 107- 108.

<sup>(2)</sup> لمحات في الثقافة الإسلامية، ص 220- 221.

الأحكام، لقوله تعالى: چ ٺ ذ ٺ ٿ ٿ ٿ چ سورة الحجرات، آية: ٦.

4- التحذير من كل ما يبعد عن الحق، أو يعوق الوصول إليه، مثل:
 اتباع الهوى، والكبر والغرور، وتقليد الكبراء، لقوله تعالى: چ □ □
 □ □ □ □ □ چسورة ص~، آية: ٢٦ وقوله تعالى: چ ⊊ ڍ ڍ
 ت ڌ ڎ ڎ ڎ ڎ ڎ ڎ ڎ ڎ ڎ ڎ د چ سورة الأحزاب، آية: ٢٧.

والخلاصة: أن القرآن الكريم لم يكن ليقف عائقا أو حجر عثرة أمام استخدام العقل والتعويل عليه، بل إنه هو الذي أفسح المجال واسعا أمام التفكير العقلى بفضل ما ذكرته آنفا.

السبب الثاني- معارضة أهل السنة للفلسفة، للحفاظ على العقيدة الصحيحة.

وهذا السبب ليس صحيحا على إطلاقه، فأهل السنة لم يعارضوا من الفلسفة إلا ما تعارض مع العقيدة، أما ما لا يتصادم مع عقدتهم السليمة، فهم يستفيدون منه، فقد روي أن النبي صلى الله عليه وسلم: "الحكمة ضالة المؤمن، فحيث وجدها فهو أحق بها"(1)، كما أن القرآن الكريم قد أغناهم في المجال الديني عن الإفادة من الآخرين، ولكنه لم يغلق أمامهم باب الاجتهاد فيما يجد من أمور، وما ينزل بهم من نوازل.

يضاف إلى ذلك أن كثيرا من علماء أهل السنة قد عوَّل على العقل كثيرا،

<sup>(1)</sup> سنن الترمذي، كتاب العلم، باب: ما جاء في فضل الفقه على العبادة، وقد ضعفه الإمام الألباني، غير أن معناه صحيح، فهو يدعو إلى قبول الحق، دون النظر إلى قائله.

فها هو الإمام الشافعي أول من ألف في علم أصول الفقه، يضع كتابه "الرسالة" الذي يشتمل على الكثير من مظاهر التفكير العقلي<sup>(1)</sup>، كما نجد الإمام أحمد بن حنبل يجادل المخالفين في أصول الدين، إلى أن نصل إلى الإمام ابن تيمية الذي ألَّف أفضل الكتب وأروعها في بيان العلاقة بين العقل والنقل، وهو كتاب "درء تعارض العقل والنقل"، مؤكدا فيه أنه لا يمكن أن يتعارض العقل الصريح مع النقل الصحيح؛ لأن مصدرهما واحد.

السبب الثالث - السيادة المطلقة التي منحها المسلمون لفلسفة أرسطو.

زعم بعض المستشرقين أن المسلمين قد أعجبوا بفلسفة أرسطو وشراحه، حتى إنه كان الفيلسوف الوحيد المقبول لديهم؛ ولذا فقد كانت فلسفتهم مجرد شرح لفلسفة أرسطو<sup>(2)</sup>، ولم يكن لهم أي إبداع في الفلسفة.

وهذا الزعم يحتوي على الكثير من المغالطات، لما يلي (3):

1- أن فلاسفة الإسلام قد أفادوا من أرسطو ومن غيره من الفلاسفة، كأفلاطون، وأفلوطين مؤسس الأفلاطونية المحدثة، وبعض الآراء الهندية والفارسية، وهذا ما أكده المستشرق "دي بور" الذي يذكر أن أرسطو لم يستبد وحده بالسيطرة على عقول العرب من أول الأمر، بل شاركه في ذلك أفلاطون (4).

41

<sup>(1)</sup> انظر: د. مصطفى عبد الرازق، تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية، ص252.

<sup>:</sup> وانظر A manual of the history of philosophy, p: 227. (2) مهرداد مهرین، فلسفة الشرق، ص 436- 437.

<sup>(3)</sup> انظر: د. عبد المقصود عبد الغني، دراسات في الفكر الفلسفي، ص 114.

<sup>(4)</sup> تاريخ الفلسفة في الإسلام، ص 46.

- 2- أنهم رفضوا بعض الأفكار والآراء من فلسفة أرسطو وغيره من فلاسفة اليونان.
- أن لفلاسفة الإسلام إبداعات وابتكارات في مجال الفلسفة، تميزوا
   بها عن فلاسفة اليونان.

وبهذا يتلاشى القول بأن الفلسفة الإسلامية ليست إلا صورة مشوهة من مذهب أرسطو ومفسريه، وذلك بما تضمنته من مذاهب يونانية غير مذهب أرسطو، وفيها أيضا آراء هندية وفارسية، ثم إن فيها ثمرات من عبقرية أهلها ظهرت في تأليف نسقي فلسفي قائم على أساس من مذهب أرسطو، مع تلافي ما فيه من النقص، وظهرت في أبحاثهم في الصلة بين الدين والفلسفة (1).

#### السبب الرابع- طبيعة العقلية العربية التي تميل إلى الخرافة.

عوّل المستشرقون كثيرا على هذا السبب في إنكار أصالة الفلسفة الإسلامية، يقول رينان: "وليس العرق السامي هو ما ينبغي لنا أن نطالبه بدروس في الفلسفة"(2)، وتابعه في هذا الرأي المستشرق "جوتيه" الذي يذهب إلى أن العقل السامي، لا طاقة له إلا على إدراك الجزئيات والمفردات منفصلا بعضها عن بعض، أو مجتمعة في غير ما تتاسب ولا انسجام ولا تتاسق ولا ارتباط، فهو عقل مباعدة وتفريق، لا جمع ولا تأليف، أما العقل الآري فعلي عكس ذلك يؤلف بين الأشياء بوسائط تدريجية، ولا يتخطى واحدا منها إلى

<sup>(1)</sup> د. مصطفى عبد الرازق، تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية، ص 29، وانظر: د. مدكور، في الفلسفة الإسلامية، 1/ 26- 27.

<sup>(2)</sup> ابن رشد والرشدية، ص 15.

غيره إلا على سلم متداني الدرج لا يكاد يحس التنقل فيه، فهو عقل جمع ومزج، وإذا كان العرب قد فُطِرُوا على إدراك المفردات وحدها، فلا قبل لهم باستخلاص قضايا وقوانين، ولا بالوصول إلى فروض ونظريات، ومن العبث أن نتامس لديهم آراء علمية أو دروسا فلسفية (1).

نلاحظ إذن أن هذين المستشرقين وغيرهما يرون أن طبيعة العقلية السامية وقصورها عن الاستيعاب والشمول، كان أحد الأسباب في عدم وجود فكر فلسفي عند المسلمين<sup>(2)</sup>، وهذه الدعوى تحمل بين طياتها فكرة العنصرية، والتمييز بين البشر على أساس العنصر أو الجنس الذي ينتمي إليه، وهي فكرة قد ثبت بطلانها من عدة وجوه<sup>(3)</sup>:

1- أن الاعتماد على أصل الجنس البشري في تحديد خصائص الشعوب ليس دقيقا، وبخاصة أنا لم نصل بعد إلا لمجرد فروض واحتمالات في هذه الناحية؛ ولهذا لا يمكن أن نستخلص صفات أي شعب العقلية ومميزاته الفكرية من بيئته الجغرافية أو من الجنس الذي ينتمي إليه.

2- أن المنهج العلمي المصحيح أضحى يمقت أمثال هذه الدعاوي وينكرها، وبخاصة أن الفلسفة الإسلامية لم تكن وليدة الفكرة العربي وحده، فقد أسهم في تكوينها شعوب مختلفة: من فرس، وهنود، وأتراك، وسوريين،

<sup>(1)</sup> د. إبراهيم مدكور، في الفلسفة الإسلامية، 1/ 20، وانظر: أبو ريان، تاريخ الفكر الإسلامي، ص 10.

<sup>(2)</sup> د. كمال جعفر، دروس في الفلسفة، ص 139.

<sup>(3)</sup> د. إبراهيم مدكور، في الفلسفة الإسلامية، 1/ 21 وما بعدها، وانظر: أبو ريان، تاريخ الفكر الفلسفي، ص10-10.

ومصريين، وبربر، وأندلسيين، كما أنه قد ثبت بطلان إمكان وجود جنس نقي ذي خصائص ثابتة عبر التاريخ.

3- أن هناك بعض المستشرقين الذين انتقدوا فكرة التفريق بين العقول بناء على نوع الجنس البشري، ومنهم دوجا الذي ذهب إلى أنه لا يمكن لعقلية كعقلية ابن سينا إلا أن تتتج جديدا وطريفا، ولا لمذاهب كمذاهب المعتزلة والأشاعرة إلا أن تكون ثمارا بديعة من ثمار العقل العربي.

4- أن هناك من الباحثين من اجتهد في تعرف الدراسات الإسلامية أكثر من ذي قبل، وأدركوا ما لها من طابع شخصي ومميزات، وكلما ازداد تعرفهم لها وقريهم منها، استطاعوا الحكم عليها في وضوح وإنصاف، وأصبح هناك يقين بوجود دراسات فلسفية ذات شأن في العالم الإسلامي ، غير أنها لم تتل بعد حظها من الدراسة.

5- يضاف إلى ذلك أن رينان صاحب فكرة العنصرية ومؤسسها قد وقع في الكثير من التناقضات في أحكامه، ومن أهمها أنه قد أنكر وجود فلسفة عربية، معلنا أن العرب لم يصنعوا شيئا أكثر من أنهم تلقوا دائرة المعارف اليونانية في صورتها التي كان العالم كله مسلما بها في القرنين السابع والثامن، ثم عاد فنقض ما قرره، مؤكدا أن هناك فلسفة إسلامية مستقلة يجب تلمسها في مظانها الخاصة بها، وأن العرب – مثل اللاتينيين – مع تظاهرهم بشرح أرسطو، عرفوا كيف يخلقون لأنفسهم فلسفة ملأى بالعناصر الخاصة، ومخالفة جد المخالفة لما كان يدرس في اللوقيون (1)، ويضيف إلى هذا أن الحركة

<sup>(1)</sup> رينان، ابن رشد والرشدية، ص 10 وما بعدها، د. إبراهيم مدكور، في الفلسفة الإسلامية، 1/ 21- 22.

الفلسفية الحقيقية في الإسلام ينبغي أن تلتمس في مذاهب المتكلمين (1).

ومن ثم، فإنه لا يمكن التسليم بأن عدم الإبداع الفكري مرجعه إلى سبب فسيولوجي في الجنس العربي أو في الجنس السامي، والبحث الحديث الآن لا يحترم الآراء التي شاعت حول العقلية وربطها بالجنس أو العنصر (2).

وبعد مناقشة الأسباب السابقة التي اعتمد عليها تنمان، يتضح لنا أنها أسباب متهافتة، لم يثبت أحدها أمام النقد العلمي المبني على الأسس والمبادئ العلمية، ومن ثم يصبح إنكار أصالة الفكر الفلسفي في الإسلام مجرد حكم تعسفي، يمكن إرجاعه إلى عدة أمور (3):

- 1- التسرع في إصدار الأحكام على الفكر الإسلامي دون استيعاب لمصادره واستعراض لجوانبه المختلفة.
- 2- اعتبار الفلسفة اليونانية والعقل اليوناني هو المقياس الذي ينبغي أن تقاس به أية فلسفة أو أي فكر.
- 3- سيطرة روح التعصب وعدم الموضوعية على هؤلاء المستشرقين، وسيطرة روح التقليد على من تابعهم في هذا الرأي من المسلمين.

#### والخلاصة

أن الفكر الفلسفي في الإسلام قد تأثر في كثير من مسائله بالفلسفات السابقة، مثل: اليونانية والهندية وغيرهما، لكنه في الوقت نفسه قد اشتمل على كثير من مظاهر الأصالة والابتكار والإبداع، وتفرد بمناقشة مسائل ومشكلات

(2) د. كمال جعفر، دروس في الفلسفة، ص 141.

(3) د. عبد المقصود عبد الغني، دراسات في الفكر الفلسفي، ص 115- 116.

<sup>(1)</sup> د. إبراهيم مدكور، في الفلسفة الإسلامية، 1/ 22.

لم يُسبق إليها، فهو فكر متميز له خصائصه وسماته التي تميزه عن غيره، وله كذلك مجالاته ومسائله وجوانبه التي يختص بها، وهذا ما سنحاول أن نبينه إن شاء الله تعالى في الصفحات القادمة.

### الفصل الرابع مجالات الفلسفة الإسلامية

#### توطئة:

لم يكن غريبا أن تمتد الفلسفة الإسلامية (1) لتشمل أبواب الثقافة الإسلامية المختلفة، وأن تؤثر في نواحيها المتعددة، ولا يمكن أن نأخذ فكرة كاملة عن التفكير الفلسفي في الإسلام إن قصرنا البحث على ما كتبه الفلاسفة وحدهم، بل لابد أن نمده إلى بعض الدراسات العلمية، والبحوث الكلامية والصوفية، ونربطه بشيء من تاريخ التشريع وأصول الفقه (2).

غير أننا نجد وجهة نظر أخرى تعارض الرأي السابق، حيث يرى الدكتور عاطف العراقي أنه من الضروري حصر الفكر الفلسفي في الإسلام في الفلسفة التقليدية فقط، وفيما كتبه الفلاسفة، يقول: "الكثير من الباحثين في الفلسفة العربية الإسلامية ما زالوا حتى الآن يدخلون تحت مفهوم هذه الفلسفة بمعناها المحدد الدقيق موضوعات لا نتردد في أن نقول من جانبنا اليوم، إنها

(1) يُستعمل مصطلح "فلسفة إسلامية" بمعنيين: أحدهما معنى ضيق محدود، وهو المعنى التقليدي أو المشائي، وبشير إلى ما كتبه أتباع المشائية من شروح لأرسطو ومحاولات للتوفيق بينه وبين أفلاطون، إلى جانب ما صنفوه متأثرين بالأفلاطونية المحدثة، وثانيهما مفهوم واسع يطلق على النتاج العقلي الإسلامي في شتى ميادينه.

انظر: د. السيد رزق الحجر، الفلسفة الإسلامية، ص 111.

وهذا المعنى الثاني هو الذي نقصده هنا في كلمة مجالات.

(2) د. مدكور، في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيقه، 1/ 24- 25، وانظر كذلك: د. مصطفى النشار، مدخل جديد إلى الفلسفة، ص 83، د. كمال جعفر، دروس في الفلسفة، ص 140.

موضوعات قد حشرت حشرا، بلا أدنى مبرر، حشرت موضوعات علم الكلام وعلم أصول الفقه، والتصوف $^{(1)}$ .

وسوف نحاول في الصفحات التالية إلقاء الضوء على بعض المجالات التي تشتمل عليها الفلسفة الإسلامية:

(1) دراسات في مذاهب فلاسفة المشرق، ص 16.

#### 1- علم الكلام

يعد علم الكلام من العلوم الإسلامية الأصيلة التي ابتكرها المسلمون، ووضعوا مسائلها ومنهاجها، ولكن هذا لا ينفي أنه قد تأثر بالفلسفة اليونانية وغيرها في بعض جوانبه، وبخاصة في مراحله المتأخرة، وقد اعترف المستشرقون أنفسهم بأصالة هذا العلم، يقول رينان: "والفرق الكلامية هي التي يجب أن يُبحث فيها عن الحركة الفلسفية في الإسلام"(1).

وعلى هذا فالفكر الفلسفي الإسلامي أفسحُ من أن يقف عند المدرسة المشائية وحدها، فقد ظهر وعُرِف في مدارس كلامية قبل أن يُعرف المشاءون، ويستقر أمرهم، وفي علم الكلام فلسفة، وفلسفة دقيقة وعميقة أحيانا، فللمعتزلة آراؤهم وبحوثهم التي عالجت المشاكل الفلسفية الكبرى، وهي مشكلة الإله، والعالم، والإنسان، ومهدوا بذلك دون نزاع للمدرسة المشائية، ومن كبار الأشاعرة من عُدَّ بحق فيلسوفا ومتكلما في آن واحد، أمثال: الغزالي والرازي، ومنذ القرن السابع الهجري اختلطت البحوث الفلسفية بالدراسات الكلامية، وعاشت معها جنبا إلى جنب (2).

ففي البحوث الكلامية مذاهب ونظريات لا نقل دقة وعمقا عن مذاهب المشائين ونظرياتهم، وقد النقت وجها لوجه مع فلسفة أرسطو، وكان بينها صراع ونضال، ومن هذا الصراع نشأت مميزات التفكير الإسلامي الخاصة<sup>(3)</sup>. وسوف نقدم لمحة موجزة عن هذا العلم، من حيث تعريفه، وموضوعه،

<sup>(1)</sup> ابن رشد والرشدية، ص 106.

<sup>(2)</sup> د. مدكور، في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيقه، 2/7.

<sup>(3)</sup> د. مدكور، في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيقه، 1/ 25.

ومسمياته، ومراحله.

#### أ- تعريفه:

لعلم الكلام تعريفات كثيرة ومتنوعة، غير أنني سوف أقتصر على ثلاثة تعريفات:

1- تعريف أبي حنيفة:"الفقه معرفة النفس ما لها وما عليها، وما يتعلق منها بالاعتقاديات هو الفقه الأكبر "(1).

2- تعريف عضد الدين الإيجي الذي يعرفه بأنه "علم يقتدر معه على إثبات العقائد الدينية بإيراد الحجج ودفع الشبهة"(2).

3- تعریف الإمام محمد عبده لعلم الكلام بأنه: "علم یبحث فیه عن وجود الله وما یجب أن یشبت له من صفات وما یجوز أن یوصف به وما یجب أن ینفی عنه وعن الرسل لإثبات رسالتهم وما یجب أن یكونوا علیه وما یجوز أن ینسب إلیهم وما یمتنع أن یلحق بهم "(3).

ب- أما **موضوع هذا العلم**، فهو ذات الله تعالى، إذ يبحث فيه عن صفاته وأفعاله في الدنيا كحدوث العالم، وفي الآخرة كالحشر، وأحكامه فيهما كبعث الرسول، ونصب الإمام، والثواب والعقاب<sup>(4)</sup>.

ج- ولهذا العلم مسميات كثيرة، منها: علم الكلام، علم الفقه الأكبر، علم أصول الدين، علم العقائد، علم التوحيد، علم النوريد، علم النظر

(1) البياضي، إشارات المرام من عبارات الإمام، ص 15.

(2) المواقف في علم الكلام، ص 7.

(3) رسالة التوحيد، ص 5.

(4) المواقف في علم الكلام، ص 7.

والاستدلال(1).

#### د- مراحل علم الكلام:

مر علم الكلام بعدة مراحل مختلفة ومتفاوتة، وقد حصرها أستاذنا الدكتور حسن الشافعي في خمس مراحل، هي<sup>(2)</sup>:

المرحلة الأولى - مرحلة النشأة (القرن الأول وأوائل القرن الثاني الهجري)، وفيها بدأت المناقشات والمباحثات حول بعض المسائل الاعتقادية، مثل: حكم مرتكب الكبيرة، الإمامة، غير أنها لم تدون كلها، ولم تتحول إلى مذاهب مكتملة.

المرحلة الثانية – مرحلة التدوين وظهور الفرق (أوائل القرن الثاني حتى نهاية القرن الخامس)، وفي هذه المرحلة بدأت بحوث المسلمين حول العقيدة تعقد لها حلقات متخصصة، وتنشأ فيها اتجاهات واضحة، وتتحول إلى مذاهب متكاملة، ومن أشهر هذه المذاهب: المعتزلة، الأشاعرة، الماتريدية.

المرحلة الثالثة – مرحلة التطور والاختلاط بالفلسفة (من القرن السادس حتى التاسع)، وهذا التطور والاختلاط قد شمل مادة العلم ومناهجه وطريقة ترتيب موضوعاته، وربما مصطلحاته أيضا.

المرحلة الرابعة – مرحلة الفتور والتقليد (من القرن العاشر حتى نهاية الثاني عشر)، وقد غلب عليها التقليد والاكتفاء بإعادة العرض واجترار الماضي، فكان جل إنتاجها شرحا أو تلخيصا، أو نقدا لمؤلفات السابقين.

المرحلة الخامسة - المرحلة الحديثة، وفيها ازدهر الفكر الحنبلي، واستمر

<sup>(1)</sup> د. حسن الشافعي، المدخل إلى دراسة علم الكلام، ص 26 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> السابق، ص 51 وما بعدها.

الصراع بين السنة والشيعة، وبرزت بعض النزعات الاعتزالية، وظهر كذلك علماء متابعون للمدرسة الماتريدية.

ويرتبط بعلم الكلام مجالان(1):

أحدهما قريب الصلة به، وهو "مقالات الفرق الدينية"، والمقصود بهذه الفرق كل من أهل السنة، والمعتزلة، والشيعة، والخوارج، وغيرها من الفرق الإسلامية.

أما المجال الثاني فهو "مقارنة الأديان" ، الذي يعني في المقام الأول لدى المسلمين: الدفاع عن الدين الإسلامي في مواجهة أصحاب الأديان الأخرى، الذين هاجموه، أو حاولوا الطعن فيه. بالإضافة إلى مواجهة تحدي الحركات الإلحادية الكبرى المنتشرة في العالم، والتي تطرق بقوة أبواب المجتمع الإسلامي<sup>(2)</sup>.

- ثبت بأهم المؤلفات والمصنفات لأشهر الفرق الكلامية

#### 1- المعتزلة:

| الكتاب                                | المؤلف                       | م |
|---------------------------------------|------------------------------|---|
| الانتصار والرد على ابن الروندي الملحد | الخياط (ت: 290هـ)            | 1 |
| المغني في أبواب التوحيد والعدل        | القاضي عبد الجبار (ت: 415هـ) | 2 |

#### 2- الأشاعرة:

| الكتاب                               | المؤلف                       | م |
|--------------------------------------|------------------------------|---|
| - اللمع في الرد على أهل الزيغ والبدع | أبو الحسن الأشعري (ت: 330هـ) | 1 |
| - مقالات الإسلاميين                  |                              |   |

(1) د. حامد طاهر، الفلسفة الإسلامية، ص 26.

(2) السابق والصفحة.

| 2 | الباقلاني (ت: 403هـ)  | التمهيد في الرد على الملحدة والمعطلة |
|---|-----------------------|--------------------------------------|
|   |                       | والخوارج والمعتزلة                   |
| 3 | الجويني (ت: 487هـ)    | الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول     |
|   |                       | الاعتقاد                             |
| 4 | الغزالي (ت: 505هـ)    | الاقتصاد في الاعتقاد                 |
| 5 | الشهرستاني (ت: 548هـ) | نهاية الإقدام في علم الكلام          |

### 3- الماتريدية:

| الكتاب                     | المؤلف                       | م |
|----------------------------|------------------------------|---|
| التوحيد                    | الماتريدي (ت: 332هـ)         | 1 |
| أصول الدين                 | أبو اليسر البزدوي (ت: 493هـ) | 2 |
| تبصرة الأدلة في أصول الدين | أبو المعين النسفي (ت: 508هـ) | 3 |

#### 2 - الفلسفة الإسلامية التقليدية

كان هذا المجال هو أول ما لفت أنظار المستشرقين، فوجهوا إليه عنايتهم، وقاموا بالتأريخ له، والكشف عن بعض مؤلفات أصحابه، لكنهم توقفوا عند عدد يكاد يكون محدودا من أعلامه، وهم:

الكندي (ت:252هـ)، والفارابي (ت: 339هـ)، وإخوان الصفا (القرن الرابع الهجري)، وابن سينا (ت: 428هـ) في المشرق العربي، وابن باجة (ت: 533هـ)، وابن طفيل (ت: 581هـ)، وابن رشد (ت: 595هـ) في المغرب والأندلس<sup>(1)</sup>.

وفيما يلي نبذة مختصرة عن هؤلاء الفلاسفة، وعن أقسام الفلسفة عندهم، وعن مظاهر الأصالة في فكرهم.

أ- التعريف بفلاسفة الإسلام في المشرق والمغرب.

## **1**- الكندي (ت:**252هـ**):

هو أبو يوسف يعقوب بن إسحاق بن الصباح بن عمران بن إسماعيل بن محمد بن الأشعث بن قيس الكندي بن معدي كرب .... بن يعرب، فاضل دهره، وواحد عصره في معرفة العلوم القديمة بأسرها، ويسمى فيلسوف العرب، وكتبه في علوم مختلفة، مثل: المنطق والفلسفة والهندسة والحساب وغير ذلك. ومن أهم كتبه الفلسفية: كتاب الفلسفة الأولى فيما دون الطبيعيات والتوحيد، ورسالته في أنه لا تتال الفلسفة إلا بعلم الرياضيات، وكتاب الحث على تعلم

<sup>(1)</sup> د. حامد طاهر، الفلسفة الإسلامية، ص 22.

<sup>(2)</sup> انظر: ابن النديم، الفهرست، ص 357 وما بعدها، وانظر ترجمته أيضا في: ابن أبي أصيبعة، عيون الأنباء، ص 285 وما بعدها.

الفلسفة، ورسالته في الإبانة أنه لا يمكن أن يكون جرم العالم بلا نهاية وأن ذلك إنما هو في القوة، ورسالته في مائية العقل والإبانة عنه.

وتمتاز مؤلفات الكندي باحتوائها على المرحلة الأولى من تطور المصطلح العربي في مجال الفلسفة الإسلامية، كما أنها تعبر بصفة خاصة عن اللقاء الأول الذي تم بين العقلية العربية والإسلامية والفلسفة الإغريقية<sup>(1)</sup>.

# 2 - الفارابي (ت: 339هـ)(2):

هو أبو نصر محمد بن محمد بن أوزلغ بن طرخان، مدينته فاراب، وهي مدينة من بلاد الترك في أرض خراسان، وكان ببغداد مدة ثم انتقل إلى الشام وأقام بها إلى حين وفاته، وكان فيلسوفا كاملا وإماما فاضلا، قد أتقن العلوم الحكمية، وبرع في العلوم الرياضية، زكي النفس، قوي الذكاء، متجنبا عن الدنيا، يسير سيرة الفلاسفة المتقدمين، وكانت له قوة في صناعة الطب، وعلم بالأمور الكلية منها، ولم يباشر أعمالها، ولا حاول جزئياتها.

ومن أهم مؤلفاته: إحصاء العلوم، آراء أهل المدينة الفاضلة، الألفاظ والحروف، الجمع بين رأيي الحكيمين، الرد على الرازي في العلم الإلهي.

### 3- إخوان الصفا (القرن الرابع الهجري):

هم جماعة من الفلاسفة نشأوا في البصرة في مطلع القرن الرابع الهجري، وقد أخذوا اسمهم من باب الحمامة المطوقة في كتاب كليلة ودمنة (3)، وقد تألفت هذه الجماعة بالعشرة وتصافت بالصداقة واجتمعت عَلَى القدس والطهارة

57

<sup>(1)</sup> د. حامد طاهر، الفلسفة الإسلامية، ص 103.

<sup>(2)</sup> ابن أبى أصيبعة، عيون الأنباء، ص 603 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> د. عمر فروخ، تاريخ الفكر العربي، ص 377- 378.

والنصيحة فوضعوا بينهم مذهباً زعموا أنهم قربوا بِهِ الطريق إلى الفوز برضوان الله، وصنفوا خمسين رسالة فِي جميع أجزاء الفلسفة علميها وعمليها وأفردوا لَها فهرساً وسموه رسائل إخوان الصفا وكتموا فِيهِ أسماءهم ووهبوها للناس وحشوا هَذِهِ الرسائل بالكلمات الدينية والأمثال الشرعية والحروف المحتملة والطرق المموهة (1).

### 4- ابن سينا (ت: 428هـ):

هو أبو علي الحسين بن عبد الله بن علي بن سينا، تعلم الفلسفة على يد أبي عبد الله النائلي، وابتدأ بكتاب إيساغوجي، ثم تعلم الطب وقرأ الكتب المصنفة فيه، وقرأ المنطق وجميع أجزاء الفلسفة، ومن أهم كتبه: الشفاء، النجاة، القانون، الإشارات والتنبيهات<sup>(2)</sup>.

### 5- ابن باجة (ت: 533هـ):

هو أبو بكر محمد بن يحيى بن الصائغ، ويعرف بابن باجة، من الأندلس، وكان في العلوم الحكمية علاّمة وقته وأوحد زمانه، وكان متميزا في العربية والأدب حافظاً للقرآن، ويعد من الأفاضل في صناعة الطب، ومن مؤلفاته: تدبير المتوحد، النفس، اتصال العقل بالإنسان، رسالة الوداع<sup>(3)</sup>.

#### 6- ابن طفیل(ت: 581هـ):

هو أبو بكر محمد بن عبد الملك بن محمد بن أحمد بن طفيل القيسي، ولد في قرطبة، ولا يُعرف تاريخ ولادته على وجه التحديد، كان قاضيا، وقد

**58** 

<sup>(1)</sup> القفطى، إخبار العلماء بأخبار الحكماء، ص 58.

<sup>(2)</sup> ابن أبي أصيبعة، عيون الأنباء، ص 437 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> السابق، ص 515- 516.

درس العلوم الدينية والعلوم العقلية والطب، ومارس مهنة الطب في غرناطة زمنا، ومن أهم كتبه الفلسفية: حي بن يقظان<sup>(1)</sup>.

### 7- ابن رشد (ت: 595هـ):

هو القاضي أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن رشد؛ مولده ومنشؤه بقرطبة مشهور بالفضل معتن بتحصيل العلوم، أوحد في علم الفقه والخلاف، وكان أيضا متميزا في علم الطب، وهو جيد التصنيف حسن المعاني، ومن مصنفاته: تلخيص كتاب ما بعد الطبيعة لأرسطوطاليس، تلخيص كتاب الأخلاق لأرسطوطاليس، شرح كتاب النفس لأرسطوطاليس، تهافت التهافت، فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال، مقالة في العقل، مقالة في القياس (2).

#### ب- أقسام الفلسفة عند فلاسفة المسلمين:

### 1 - تقسيم الكندي

لم يذكر الكندي تقسيما صريحا للفلسفة، ولكنه ذكر جملة من العلوم التي ينبغي تعلمها لمن أراد أن يتعلم الفلسفة، يقول الكندي: "ينبغي لمن أراد علم الفلسفة أن يقدم كتب الرياضيات ...، والمنطقيات ...، ثم الكتب على الأشياء الطبيعية ...، ثم ما فوق الطبيعيات، ثم كتب الأخلاق وسياسة النفس بالأخلاق المحمودة"(3).

<sup>(1)</sup> د. عبد الرحمن بدوي، موسوعة الفلسفة، 1/ 67 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> ابن أبي أصيبعة، عيون الأنباء، ص 530 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> رسالة الكندي في كمية كتب أرسطوطاليس وما يحتاج إليه في تحصيل الفلسفة، ضمن كتاب رسائل الكندي الفلسفية، ص 378.

ففي هذا النص يعدد الكندي العلوم الفلسفية، وتتمثل في خمسة علوم، هي: الرياضيات، والمنطقيات، والطبيعيات، وما بعد الطبيعيات (الإلهيات)، الأخلاق.

وقد أورد ابن نباتة المصري نصا يبين فيه أقسام الفلسفة عند الكندي، حيث يقول: "ومن كلامه (أي:الكندي) في الفلسفة: علوم الفلسفة ثلاثة: فأولها العلم الرياضي في التعليم، وهو أوسطها في الطبع، والثاني علم الطبيعيات، وهو أسفلها في الطبع، والثالث علم الربوبية، وهو أعلاها في الطبع".

فهذا النص النادر عن الكندى نلاحظ فيه عدة أمور:

1 أنه قد اقتصر في ذكر أقسام الفلسفة على الجانب النظري فقط، ولم يشر إلى الجانب العملي.

2- أن هذه الأقسام النظرية لم تخرج عن الأقسام التي حددها أرسطو للفلسفة النظرية أيضا.

ويرى الكندي أن أشرف أقسام الفلسفة وأعلاها مرتبة الفلسفة الأولى (العلم الإلهي – أو علم الربوبية)، وشرفها نابع من شرف موضوعها، وهو الحق الأول الذي هو علة كل حق؛ والفيلسوف التام الأشرف هو المرء المحيط بهذا العلم الأشرف<sup>(2)</sup>، وسبب تسمية هذا القسم بالفلسفة الأولى أن باقي أقسام الفلسفة منطوٍ في علمها، فهي أول بالشرف، وأول بالجنس، وأول بالترتيب من جهة الشيء الأيقن علمية، وأول بالزمان؛ إذ هي علة الزمان (3).

<sup>(1)</sup> سرح العيون في شرح رسالة ابن زيدون، ص 234.

<sup>(2)</sup> في الفلسفة الأولى، ص 98 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> السابق، ص 101.

### 2- تقسيم الفارابي

يصنف الفارابي الفلسفة إلى صنفين(1):

الصنف الأول - الفلسفة النظرية، وهذا الصنف تحصل به معرفة الموجودات التي ليس للإنسان فعلها، فهو قسم علمي فقط يدرس الموجودات التي شأنها أن تُعلم، وهو يشتمل على ثلاثة أصناف من العلوم: أحدها علم التعاليم، والثاني علم الطبائع، والثالث علم ما بعد الطبيعيات.

الصنف الثاني – الفلسفة العملية، وتسمى أيضا الفلسفة المدنية، وهي الفلسفة التي تحصل بها معرفة الأشياء التي شأنها أن تفعل، والقوة على فعل الجميل منها، وهذه الفلسفة صنفان: أحدهما الصناعة الخلقية، وبها يحصل علم الأفعال الجميلة والأخلاق التي عنها تصدر الأفعال الجميلة والقدرة على اقتنائها، وبها أيضا تصير الأشياء الجميلة قنية لنا، والثاني "الفلسفة السياسية" أو "علم السياسة" ويشتمل على معرفة الأمور التي بها تحصل الأشياء الجميلة لأهل المدن، والقدرة على تحصيلها لهم وحفظها عليهم.

وأما تقسيم الفارابي الفلسفة إلى صنفين أو قسمين؛ فلأنه يرى أن الفلسفة صناعة مقصودها تحصيل الجميل، والجميل صنفان: صنف علم فقط، وصنف علم وعمل، ولما كان الجميل كذلك، وكانت الفلسفة معنية بتحصيل الجميل، فإن الفلسفة تبعا لذلك تنقسم إلى قسمين، أو تشتمل على صنفين<sup>(2)</sup>.

### 3- تقسيم الحكمة عند ابن سينا(3)

<sup>(1)</sup> رسالة التنبيه على سبيل السعادة، ص 224- 225.

<sup>(2)</sup> انظر: الفارابي، رسالة التنبيه على سبيل السعادة، ص 223.

<sup>(3)</sup> انظر: تسع رسائل في الحكمة والطبيعيات، ص 105 وما بعدها.

يقسم ابن سينا الحكمة إلى قسم نظري مجرد وقسم عملي:

أ- القسم النظري، وغايته حصول الاعتقاد اليقيني بحال الموجودات التي لا يتعلق وجودها بفعل الإنسان، فالمقصود إنما هو حصول رأي فقط (معرفة الحق)، وهو ينقسم إلى ثلاثة أقسام:

الأول- العلم الأسفل ويسمى العلم الطبيعي، وهو العلم الذي يبحث في أمور حدودها ووجودها متعلقة بالمادة الجسمانية والحركة، مثل: أجرام الفلك، والعناصر الأربعة.

الثاني- العلم الأوسط، ويسمى العلم الرياضي، وهو يبحث في أمور وجودها متعلق بالمادة والحركة، وحدودها غير متعلقة بهما، مثل: العدد وخواصه، والكرية والمخروطية.

الثالث - العلم الأعلى ويسمى العلم الإلهي، وهو العلم الذي يبحث في الأمور المنزهة عن المادة والحركة في وجودها وحدودها، مثل ذات الله تعالى، ومثل: الوحدة والكثرة، والتمام والنقصان.

ب- القسم العملي، وغايته حصول صحة رأي في أمر يحصل بكسب الإنسان؛ ليكتسب ما هو الخير منه، فالمقصود حصول رأي لأجل عمل (معرفة الخير)، وهو ينقسم كذلك إلى ثلاثة أقسام:

الأول- ما يتعلق بشخص واحد، وبه يعرف الإنسان ما ينبغي أن يكون عليه في الأخلاق والأفعال حتى تكون حياته الأولى والأخرى سعيدة، ويسمى بالأخلاق.

الثاني – ما يتعلق بالاجتماع المنزلي العلوي، ويعرف من خلاله الإنسان ما ينبغي أن يكون عليه في تدبيره لمنزله المشترك بينه وبين زوجه وولده ومملوكه، حتى تكون حاله منتظمة مؤدية إلى التمكن من كسب السعادة، ويسمى هذا بتدبير المنزل.

الثالث – ما يتعلق بالاجتماع المدني، ويعرف به أصناف السياسات والرئاسات والاجتماعات المدنية الفاضلة والردية، وهذا يسمى بالسياسة.

#### ج- مظاهر الأصالة والابتكار في الفلسفة الإسلامية:

من المعروف أن فلاسفة الإسلام جميعا قد تلقوا الفلسفة اليونانية القديمة، وما ارتبط بها من مذاهب ونظريات لاحقة لها، كالأفلاطونية المحدثة، بقدر كبير من التوقير والإعجاب، وتتوعت اهتماماتهم بها في شروح وتلخيصات وتعليقات لم تخل من طرافة<sup>(1)</sup>.

فالمطالع – مثلا– لما هو موجود في كتب الفارابي وابن سينا من ترتيب الموجودات، وأقسام العلل، وأحوالها، والجواهر والأعراض، والصورة والمادة، والقوة والفعل، والوحدة والكثرة، والسكون والحركة، والماهية والوجود وغير ذلك من المعاني، يلاحظ أنه مقتبس من آراء اليونانيين دون غيرهم.

وإذا كانت أكثر كتب ابن سينا مؤلفة ومستنبطة من كتب أفلاطون، فإن ابن رشد كان مفتونا بأرسطو ومعظما له، ويكاد أن يقلده في كل شيء، ولكن الفلسفة الإسلامية، وإن شربت من نبع اليونان واستمدت منه كثيرا من عناصرها، فإن كيفية استخدامها لهذه العناصر، والغاية التي من أجلها رتبتها هذا الترتيب مختلفان، فالذي ينظر إلى المبادئ يجد الفلسفة الإسلامية والفلسفة اليونانية متفقين، والذي ينظر إلى الغايات والمقاصد يجد بينهما اختلافا كبيرا(2).

إذن لا يمكن إنكار تأثر التفكير الفلسفي في الإسلام بالفلسفة اليونانية،

<sup>(1)</sup> د. حامد طاهر، الفلسفة الإسلامية: مدخل وقضايا، ص 22.

<sup>(2)</sup> جميل صليبا، تاريخ الفلسفة العربية، ص 24.

فالفلاسفة المسلمون قد أخذوا عن أرسطو معظم آرائه، وأعجبوا بأفلوطين كثيرا، وتابعوه في عدة نواح، غير أن هذا لا يعني أن فلسفة الإسلاميين كانت مجرد تقليد ومحاكاة، وأنها ليست إلا نسخة منقولة عن أرسطو كما زعم "رينان"، أو عن الأفلاطونية الحديثة كما ادعى "دوهيم"؛ ذلك لأن الثقافة الإسلامية نفذت إليها تيارات متعددة اجتمعت فيها وتفاعلت، وفي هذا الاجتماع والتفاعل ما يولد أفكارا جديدة (1).

ويتضح في نظريات هؤلاء الفلاسفة أنهم نظموا ما اقتبسوه من الفلسفة اليونانية نظما منسقا فيه الكثير من التجديد والابتكار، وأنهم إذا كانوا قد تقبلوا النظريات الطبيعية والكوزمولوجية اليونانية بوجه عام، فإنهم أدخلوا على الإلهيات ومشكلة الإنسان أشياء طريفة<sup>(2)</sup>.

ومن تلك الأفكار الجديدة التي تثبت أصالة الفلسفة الإسلامية، وأنها ليست مجرد نقل للفلسفات السابقة:

1– فكرة التوفيق بين الفلسفة والدين(3).

2- نقد بعض تصورات الفلسفة اليونانية، ومجاوزة الحد الذي وقفت عنده،

— (1) د. مدكور، في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيقه، 1/ 26، 2/ 77، وانظر:

جميل صليبا، تاريخ الفلسفة العربية، ص 23، 24.

<sup>(2)</sup> جميل صليبا، تاريخ الفلسفة العربية، ص 25، وانظر: د. السيد الحجر، الفلسفة الإسلامية، ص 117.

<sup>(3)</sup> د. أبو ريان، تاريخ الفكر الفلسفي في الإسلام، ص 22، أبو ريان، عباس سليمان، مدخل لدراسة الفلسفة الإسلامية، ص 30، د. حامد طاهر، الفلسفة الإسلامية، ص 23.

وليس أدل على ذلك من إشراقية السهروردي، وصوفية الغزالي، وواقعية ابن خلدون، فإن في آرائهم وآراء بعض الفرق الإسلامية ابتكارات كثيرة. ويمكن القول أنهم كشفوا في الفلسفة اليونانية عن نواح لم تلحظ من قبل، وأنهم أضافوا إلى هذه النواحي مسائل إلهية وإنسانية واجتماعية لم تخطر ببال أفلاطون ولا ببال أرسطو وأفلوطين، وإذا كانت عقول هؤلاء الفلاسفة قد تأثرت بعقول اليونان في منطقهم وطبيعياتهم، وسائر علومهم ، فإن قلوبهم قد ارتوت من معين الدين الإسلامي وتأثرت باتجاهاته (1).

3- ومن مظاهر الأصالة والابتكار أيضا ما أدخله ابن سينا من مصطلحات خاصة، مثل مصطلحات "الواجب" و"الممكن"؛ لتفسير نوعي الوجود<sup>(2)</sup>.

يتضح مما سبق أن فلاسفة الإسلام قد أتوا بأفكار ونظريات جديدة، ظهر فيها أثر البيئة التي نشأوا فيها، والظروف التي أحاطت بهم، ومن الخطأ إهمال أثر هذه الظروف في أفكارهم ونظرياتهم (3).

وعلى الرغم من اهتمام الباحثين بالكثير من الموضوعات في الفلسفة الإسلامية، فهناك بعض الموضوعات التي ما زالت في حاجة إلى جهود متميزة من الدارسين، ومن هذه الموضوعات<sup>(4)</sup>:

<sup>(1)</sup> جميل صليبا، تاريخ الفلسفة العربية، ص 25.

<sup>(2)</sup> د. كمال جعفر، دروس في الفلسفة، ص 140.

<sup>(3)</sup> د. مدكور، في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيقه، 1/ 27، 2/ 77.

<sup>(4)</sup> د. حامد طاهر، الفلسفة الإسلامية، ص 23.

- أ- بيان قيمة الشروح والتلخيصات التي قام بها الفلاسفة المسلمون للفلسفة اليونانية القديمة، وخاصة ما يتعلق منها بعلم المنطق.
- ب- دور هؤلاء الفلاسفة في صياغة المصطلح الفلسفي العربي، ومدى نجاحهم في توحيده ونشره .
- ج- إلقاء مزيد من الضوء على مبحثي الطبيعة والرياضيات، خاصة وأن هذين الفرعين كان لهما أكبر الأثر في النهضة الأوربية خلال العصور الوسطى.
  - د- الاهتمام بالبحث عن المؤلفات المفقودة حتى الآن لهؤلاء الفلاسفة.

#### 3- علم التصوف

يعد علم التصوف من أهم مجالات الفكر الإسلامي أو الفلسفة الإسلامية وجزءا أصيلا منها، وهذه الحقيقة قد أكدها د. محمد حلمي، حيث يقول: "فمما لا شك فيه أن التصوف جزء من الأجزاء التي يتألف منها التراث الديني والعقلي والشعوري للإسلام"(1).

وسوف ألقي الضوء في السطور التالية على بعض المسائل المتعلقة بالتصوف، من حيث: مفهومه، مراحله، مصادره.

#### أ- مفهوم التصوف

تعددت تعريفات التصوف في الإسلام، وهذا راجع إلى أن التصوف تجربة شخصية، تختلف من شخص إلى آخر، ولذا سيختلف التعريف من شخص إلى آخر، لأنه سيعبر عن خلاصة تجربته التي مر بها، كما أنه سيركز على الجانب الذي اهتم به الشخص، ويمكن تصنيف هذه التعريفات بحسب الطابع الغالب عليها إلى ما يلي<sup>(2)</sup>:

1- تعريفات اتجهت إلى وصف الجانب العملي من التصوف، حيث تهتم بالوسائل والأعمال التي يلجأ إليها الصوفية في رحلتهم الروحية، مثل: الزهد في الدنيا، ومجاهدة النفس، ومن هذه التعريفات تعريف أبي الحسين النوري للتصوف بأنه "ترك كل حظ للنفس"(3).

<sup>(1)</sup> الحياة الروحية في الإسلام، ص 11.

<sup>(2)</sup> د. عبد الحميد مدكور، نظرات في التصوف الإسلامي، ص 32 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> الكلاباذي، التعرف لمذهب أهل التصوف، ص 25.

2- تعريفات تعتني بالجانب الأخلاقي؛ إدراكا من أصحابها لأهمية الأخلاق وضرورة تحققها في السلوك، ومنها تعريف الجريري للتصوف بأنه "الدخول في كل خلق سنى والخروج من كل خلق دنيّ "(1).

3- تعريفات تهتم بالحديث عن المعرفة الذوقية الإلهامية، وهي أهم نوع من أنواع المعرفة عند الصوفية، ولكنهم لم ينكروا ما سواها من أنواع، ومن التعريفات التي أبرزت هذه الجانب تعريف سهل بن عبد الله التستري عندما سئيل عن الصوفي، فقال: من صفا من الكدر، وامتلأ من الفكر، وانقطع إلى الله من البشر، واستوى عنده الذهب والمدر (2).

#### ب- مراحل التصوف الإسلامي:

مر التصوف الإسلامي بعدة مراحل، فبدأ أولا في صورة من النسك والزهادة، وقضى متصوفو الإسلام على هذا نحو قرنين، ومن أعلام هذه المرحلة: الحسن البصري، إبراهيم بن أدهم، رابعة العدوية، ولا يكاد يخرج التصوف في هذه المرحلة عن ضرب من السلوك والقدرة العملية التي ترمي إلى طهارة الروح والجسد، فهو لا يعني كثيرا بدرس أو بحث، ولا يحاول وضع نظرية، ولا نشر فكرة.

أما المرحلة الثانية فقد أخذ المتصوفة يدرسون ويبحثون، فاتجهوا أولا نحو النفس يكشفون عن أسرارها، ويبينون أحوالها ومقاماتها، وعالجوا أشياء شبيهة بالدراسات السيكولوجية، وظهر ثمار ذلك في القرن الثالث الهجري على أيدي

<sup>(1)</sup> أبو القاسم القشيري، الرسالة القشيرية، ص 280.

<sup>(2)</sup> الكلاباذي، التعرف لمذهب أهل التصوف، ص 25.

"المحاسبي"، و "ذي النون المصري"، و "البسطامي" $^{(1)}$ .

وهاتان المرحلتان تمثلان ما يعرف بالتصوف السني، الذي يحاول الالتزام بالكتاب والسنة، ويحاول أن يجد فيهما الأصول الحقيقية للتصوف، وقد أنشأ هذا القسم السنى من التصوف علم الأخلاق في الإسلام<sup>(2)</sup>.

وأما المرحلة الثالثة فقد ظهر فيها رجال أشبه ما يكونون بالفلاسفة، وعلى رأسهم السهروردي، ومحيى الدين بن عربي، وابن سبعين، فهؤلاء المتصوفة كانوا يرمون إلى إقامة التصوف على دعائم فلسفية، وكانت لهم نظريات في الوجود والمعرفة أقرب ما تكون إلى نظريات الفلاسفة، ففي التصوف الإسلامي فلسفة لا يصح إغفالها، وقد عاشت الفلسفة زمنا في كنف التصوف<sup>(3)</sup>، وهذه المرحلة يطلق عليها التصوف الفلسفي الذي اشتمل على مجموعة مختلطة من التفكير اليوناني، والتفكير الشرقي الغنوصي، وكذلك التفكير اليهودي والنصراني<sup>(4)</sup>.

#### ج- مصادر التصوف الإسلامي:

اختلف الباحثون حول مصدر التصوف الإسلامي إلى فريقين (5):

<sup>(1)</sup> د. مدكور، في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيقه، 2/86-69.

<sup>(2)</sup> د. النشار، نشأة الفكر الفلسفي، 1/ 47، 3/ 19.

<sup>(3)</sup> د. مدكور، في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيقه، 2/ 8- 9، 69، 134.

<sup>(4)</sup> د. النشار، نشأة الفكر الفلسفى، 1/ 47، 3/ 20.

<sup>(5)</sup> د. مدكور، في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيقه، 2/ 132وما بعدها، وانظر: د. محمد حلمي، الحياة الروحية في الإسلام، ص 33وما بعدها، د. حامد طاهر، الفلسفة الإسلامية، ص 27.

الأول- ذهب إلى أن التصوف الإسلامي وليد ظروف ومؤثرات خارجية، مثل: التصوف الهندي، والتصوف الفارسي، والتصوف المسيحي، والأفلاطونية المحدثة.

الثاني - ذهب إلى أن التصوف الإسلامي ثمرة إسلامية صرفة لا تحمل في ثناياها أي مؤثر خارجي، وينبغي أن تشرح وتوضح في ضوء تعاليم القرآن وأعمال النبى وأصحابه لا غير.

ولا شك أن كلا الطرفين مغالٍ، فتعاليم الإسلام لها دور وأثر في نشأة التصوف، ولكنه في الوقت نفسه لم يسلم من المؤثرات الخارجية؛ فالمسلمون أخذوا من النصارى شيئا من مظاهر رهبنتهم، وتأثروا بالبراهمة في زيهم وطقوسهم، ولم يترددوا في استخدام نظريات الفلاسفة اليونانيين، وخاصة أفلاطون وأفلوطين<sup>(1)</sup>.

ولذا فإن الإنصاف يقتضي القول بأن التصوف الإسلامي قد نشأ نتيجة لعوامل داخلية، وأخرى خارجية، غير أن تأثير العوامل الخارجية ليس هو الأصل في نشأة التصوف، فإنها لا تعدو أن تكون "عناصر ثانوية" لا تمس جوهر التجربة الصوفية الإسلامية، كما صرح بذلك أخيرا أحد المستشرقين المعاصرين<sup>(2)</sup>.

وتجدر الإشارة إلى ضرورة دراسة لغة التصوف، فإن لغة التصوف الإسلامي – كما هو معروف – لغة اصطلاحية، وقد تصل في كثير من الأحيان إلى مستوى التعبير الرمزي، لذلك فإن دراسة "المصطلح الصوفى" من

<sup>(1)</sup> د. إبراهيم مدكور ، دروس في تاريخ الفلسفة، ص 142.

<sup>(2)</sup> د. حامد طاهر، الفلسفة الإسلامية، ص 27- 28.

أهم ما ينبغي أن تتجه إليه الدراسات الحديثة<sup>(1)</sup>.

# - أهم المصادر في علم التصوف:

| الكتاب                  | المؤلف                    | م |
|-------------------------|---------------------------|---|
| - الرعاية لحقوق الله    | المحاسبي (ت: 243هـ)       | 1 |
| - الوصايا               |                           |   |
| - خاتم الأولياء         | الحكيم الترمذي (ت: 320هـ) | 2 |
| - تذكرة الأولياء        |                           |   |
| اللمع في التصوف         | الطوسي (ت: 378هـ)         | თ |
| التعرف لمذهب أهل التصوف | الكلاباذي (ت: 380هـ)      | 4 |
| قوت القلوب              | أبو طالب المكي (ت: 386هـ) | 5 |
| الرسالة القشيرية        | القشيري (ت: 465هـ)        | 6 |
| - الفتوحات المكية       | ابن عربي (ت: 638هـ)       | 7 |
| - فصوص الحكم            |                           |   |

(1) السابق، ص 28.

#### 4- علم أصول الفقه:

هو العلم بالقواعد والبحوث التي يتوصل بها إلى استفادة الأحكام الشرعية العملية من أدلتها التفصيلية<sup>(1)</sup>.

ومن خلال هذا التعريف يتضح أن هذا العلم يفسح المجال لعمل العقل واجتهاده في ضوء النصوص الشرعية<sup>(2)</sup>، فبقواعده وبحوثه يستطيع الأصولي أن يستنبط الحكم بالقياس أو الاستحسان، ويفهم ما استنبطه الأئمة المجتهدون، ويوازن بين مذاهبهم<sup>(3)</sup>.

وقد كان الشيخ مصطفى عبد الرازق أول من أدخل علم أصول الفقه ضمن مجالات الفلسفة الإسلامية، وفي هذا الصدد يقول: وعندي أنه إذا كان لعلم الكلام ولعلم التصوف من الصلة بالفلسفة ما يسوِّغ جعل اللفظ شاملا لهما، فإن "علم أصول الفقه" المسمى أيضا "علم أصول الأحكام" ليس ضعيف الصلة بالفلسفة، ومباحث أصول الفقه تكاد تكون في جملتها من جنس المباحث التي يتناولها علم أصول العقائد الذي هو علم الكلام، بل إنك لترى في كتب أصول الفقه أبحاثا يسمونها "مبادئ كلامية"، هي من مباحث علم الكلام.

يضاف إلى ذلك أن علم أصول الفقه يضم أربعة علوم فرعية، هي: علم النظر، وعلم المناظرة، وعلم الجدل، وعلم الخلاف<sup>(5)</sup>، وكل هذه العلوم التي

<sup>(1)</sup> عبد الوهاب خلاف، علم أصول الفقه، ص 12.

<sup>(2)</sup> د. السيد الحجر، الفاسفة الإسلامية، ص 121.

<sup>(3)</sup> عبد الوهاب خلاف، علم أصول الفقه، ص 14.

<sup>(4)</sup> د. مصطفى عبد الرازق، تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية، ص 31.

<sup>(5)</sup> طاش كبرى زاده، مفتاح السعادة ومصباح السيادة، 2/ 555- 556.

يشتمل عليها علم أصول الفقه علوم عقلية فلسفية، وهذا يؤكد على مبلغ اصطباغ هذا العلم بالصبغة الفلسفية<sup>(1)</sup>.

وإلى هذا الرأي ذهب الدكتور إبراهيم مدكور أيضا، حيث يؤكد أن الناظر في علم أصول الفقه يجده مشتملا على تحاليل منطقية، وقواعد منهجية تحمل شارة فلسفية واضحة، بل ربما يجد في ثناياها ما يقرب كل القرب من قواعد مناهج البحث الحديثة<sup>(2)</sup>.

وقد دعم الشيخ مصطفى عبد الرازق رأيه الفريد هذا بإبراز مظاهر التفكير الفلسفي في أول مصنف من مصنفات أصول الفقه، وهو "الرسالة" للإمام الشافعي، ومن تلك المظاهر (3):

- العناية بضبط الفروع والجزئيات بقواعد كلية.
- الاتجاه المنطقي إلى وضع الحدود والتعاريف أولا، ثم الأخذ في التقسيم مع التمثيل والاستشهاد لكل قسم.
- الحوار الجدلي المشبع بصور المنطق ومعانيه، حتى إنه ليعد حوارا فلسفيا، رغم اعتماده على النقل، واتصاله بأمور شرعية.
- الإيماء إلى مباحث من علم الأصول تكاد تدخل في الإلهيات أو علم الكلام، كالبحث في العلم.

وينتهي الشيخ مصطفى عبد الرازق من هذه المحاولة إلى التأكيد على أن علم أصول الفقه لم يخل من أثر الفلسفة، وذلك منذ أن وضع المتكلمون أيديهم

<sup>(1)</sup> د. مصطفى عبد الرازق، تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية، ص 81.

<sup>(2)</sup> د. مدكور، في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيقه، 1/ 25.

<sup>(3)</sup> تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية، ص 251- 252.

على هذا العلم، وغلبت طريقتهم فيه طريقة الفقهاء، فنفذت إليه آثار الفلسفة والمنطق، واتصل بهما اتصالا وثيقا<sup>(1)</sup>.

غير أننا نجد بعض الباحثين من يرفض إدراج علم أصول الفقه ضمن مجالات الفلسفة الإسلامية، معللا ذلك بأن الفلسفة في حقيقتها ما هي إلا كشف عن الإله ثم اتصال به، وعلم أصول الفقه ليس كشفا عن الإله، ولا اتصالا به؛ ولذا فإنه ليس بفلسفة<sup>(2)</sup>.

أهم المصادر في علم أصول الفقه:

| م | المؤلف             | الكتاب                 |
|---|--------------------|------------------------|
| 1 | الشافعي (ت: 204هـ) | الرسالة                |
| 2 | الغزالي (ت: 505هـ) | المستصفى في علم الأصول |
| 3 | الرازي (ت: 606هـ)  | المحصول                |

<sup>(1)</sup> تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية، ص 256.

<sup>(2)</sup> د. عبد الحليم محمود، التفكير الفلسفي في الإسلام، ص 178.

#### 5- علم الأخلاق

ظل هذا المجال لفترة طويلة خاضعا للتصور الذي وضعه المستشرقون، وتابعهم فيه الكثير من الدارسين العرب، ويتمثل هذا التصور في أن الممثل الأكبر للأخلاق في الإسلام هو مسكويه (421هـ) صاحب كتاب "تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق"، بالإضافة إلى عناصر متفرقة من النظريات الأخلاقية موجودة لدى الفارابي، وابن سينا، وإخوان الصفا، والواقع أن دراسة "تهذيب الأخلاق" تثبت بما لا يدع مجالا للشك أن الفكر الأخلاقي لدى مسكويه لا يبعد كثيرا عن الفكر الأخلاقي لدى أرسطو بصفة خاصة، والنتيجة لهذا التصور أن نظرية الأخلاق الإسلامية ليست إلا نقلا صريحا اكتسى فقط بصبغة دينية للنظرية اليونانية القديمة (1).

وهذا التصور مرجعه إلى أن هؤلاء الباحثين من المستشرقين قد حصروا نطاق علم الأخلاق في الإسلام فيما كتبه الفلاسفة فقط، ولم ينتبهوا إلى أن مجال الاهتمام بعلم الأخلاق عند المسلمين أوسع مما كتبه الفلاسفة، فهو يضم مجالات متعددة، سأشير إليها لاحقا.

وقد ظل هذا التصور سائدا إلى أن قام الأستاذ الدكتور محمد عبد الله دراز بدراسته الرائعة عن الأخلاق في الإسلام، وهي بعنوان "دستور الأخلاق في القرآن"، فبين من خلالها دور القرآن الكريم في إقامة البناء الأخلاقي في الإسلام، فهو المصدر الأول للأخلاق عند المسلمين.

وفيما يلي نبذة عن علم الأخلاق من حيث: مفهومه، مسمياته، موضوعه، مميزاته، مجالات دراسته عند المسلمين:

<sup>(1)</sup> د. حامد طاهر، الفلسفة الإسلامية، ص 29.

#### أ- مفهوم علم الأخلاق

علم الأخلاق في الإسلام عبارة عن المبادئ والقواعد المنظمة للسلوك الإنساني التي يحددها الوحي لتنظيم حياة الإنسان على نحو يحقق الغاية من وجوده في هذا العالم على الوجه الأكمل والأتم (1).

أو أنه علم يبحث في الأحكام والمعايير والمبادئ التي عن طريقها يوصف السلوك الإنساني بأنه فضيلة فتقتنى أو أنه رذيلة فيتخلى عنها، حتى تزكو النفس الإنسانية، وذلك على أساس من الوحي الذي جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم<sup>(2)</sup>.

ب- ولعلم الأخلاق مسميات عديدة، منها: علم السلوك، تهذيب الأخلاق،
 فلسفة الأخلاق، الحكمة العملية، الحكمة الخلقية<sup>(3)</sup>.

ج- أما موضوعه، فهو البحث في الأعمال التي صدرت من العامل عن عمد واختيار، يعلم صاحبها وقت عملها ماذا يعمل، وكذلك الأعمال التي صدرت لا عن إرادة، ولكن كان يمكن تجنب وقوعها عندما كان مريدا مختارا، فهذا النوعان يُحكم عليهما بالخير أو الشر، أما ما يصدر لا عن إرادة وشعور، ولا يمكن تجنبه في حالة الاختيار، فليس من موضوع علم الأخلاق (4).

<sup>(1)</sup> د. محفوظ عزام، الأخلاق في الإسلام، ص 14.

<sup>(2)</sup> د. محفوظ عزام، الأخلاق في الإسلام، ص 19.

<sup>(3)</sup> د. جميل صليبا، المعجم الفلسفي، 1/ 50.

<sup>(4)</sup> أحمد أمين، الأخلاق، ص 6، 3، وانظر: د. محمد نصار، دراسات في فلسفة الأخلاق، ص 19.

د- يمتاز الفكر الأخلاقي عند المسلمين بعدة ميزات، أهمها(1):

1- أنه فكر ديني في أساسه، يستمد مصادره من القرآن الكريم والسنة النبوية، وسيرة السلف الصالح.

2- أنه فكر يرتبط ارتباطا وثيقا بالواقع، ويقترب من حياة الناس، وهذا يتم على مستويين: الأول- صياغة النماذج الأخلاقية المستمدة من مواقف تمت بالفعل في مواجهة ظروف معينة. الثاني- نقد الأفعال وضروب التصرفات السيئة التي تصدر من بعض الناس.

3- أنه فكر يتميز بتعدد تجارب أصحابه وتنوعها، والرؤية المنفردة لكل منهم.

4- هو فكر لا يقتصر على أعمال الفلاسفة وحدهم، وإنما هو متناثر في كتابات الفقهاء والصوفية وعلماء الكلام وغيرهم.

ه-مجالات دراسته: إن اهتمام المسلمين بالأخلاق لم يقتصر على مجالات بعينها من الفكر الإسلامي، بل إنه امتد إلى فروع الثقافة الإسلامية على اختلافها وتتوعها، ومن هذه المجالات:

الأول- مجال الفلسفة التقليدية التي يعبر عنها أمثال: الكندي، والفارابي، وابن مسكويه، وابن سينا، وابن رشد، وهؤلاء كانوا متأثرين في معظم آرائهم بالفلسفة اليونانية<sup>(2)</sup>.

الثاني - مجال علم الكلام، ولكننا لا نكاد نعثر فيه على مذهب أخلاقي متكامل شامل لكافة المشاكل الأخلاقية، فيما عدا بعض الموضوعات المهمة

(2) د. مصطفى حلمي، الأخلاق بين الفلاسفة وعلماء الإسلام، ص 103 -104.

<sup>(1)</sup> د. حامد طاهر، الفلسفة الإسلامية، ص 132- 133.

المتصلة بالأخلاق، مثل: قضية الخير والشر، وقضية الحسن والقبح، وقضية الاختيار والجبر<sup>(1)</sup>.

الثالث – مجال الزهد والتصوف، ونجد فيه اهتمام شيوخ الصوفية الأوائل، من أمثال المحاسبي والجنيد، بالأخلاق والنصائح والوصايا اهتماما واضحا، وكتاباتهم غنية بالأصول والأسس الخلقية الرفيعة المستمدة من الكتاب والسنة وأقوال الصحابة والتابعين<sup>(2)</sup>.

الرابع - مجال المحدِّثين، حيث وجه بعض العلماء ممن كانوا يكتبون الأحاديث اهتمامهم إلى جمع الأحاديث التي تعرض المثل الأخلاقية، وتحث على مكارم الأخلاق، فكانوا يذكرون الأحاديث التي تتحدث عن التوبة والزهد والعدل والصدق، مثل رسائل ابن أبى الدنيا<sup>(3)</sup>.

الخامس – ميدان الفقهاء، حيث نالت الأخلاق اهتمام الفقهاء، وقد تجلى هذا في حديث الفقهاء عن روح العبادات مثلا، واستطاع الإمام مالك أن يحل عددا من المشكلات الأخلاقية باستخدامه أحد المصادر الشرعية المستخدمة في أصول الفقه، وهو "المصلحة المرسلة" (4).

<sup>(1)</sup> السابق، ص 104.

<sup>(2)</sup> د. عبد المقصود عبد الغني، الأخلاق بين فلاسفة اليونان وحكماء الإسلام، ص 212 - 213، وانظر: د. مصطفى حلمي، الأخلاق بين الفلاسفة وعلماء الإسلام، ص 104.

<sup>(3)</sup> د. عبد المقصود عبد الغني، الأخلاق بين فلاسفة اليونان وحكماء الإسلام، ص 210، 213.

<sup>(4)</sup> السابق، ص 216.

ويرتبط بمجال الأخلاق الإسلامية فرع آخر وثيق الصلة به، هو ما يمكن أن نطلق عليه "الأدب الديني والاعترافات الذاتية"، ويتمثل هذا الفرع في عدد من الكتابات المتشابهة التي تركها لنا مجموعة من كبار مفكري الإسلام، مثل: الحارث المحاسبي (243هـ)، والغزالي (505هـ)، وابن الجوزي (597هـ).

أهم المؤلفات في علم الأخلاق:

| الكتاب                       | المؤلف                      | م |
|------------------------------|-----------------------------|---|
| تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق | مسكويه (ت: 421هـ)           | 1 |
| أدب الدنيا والدين            | الماوردي (ت: 450هـ)         | 2 |
| الأخلاق والسير               | ابن حزم (ت: 456هـ)          | 3 |
| الذريعة إلى مكارم الشريعة    | الراغب الأصفهاني (ت: 502هـ) | 4 |

<sup>(1)</sup> د. حامد طاهر، الفلسفة الإسلامية، ص 30.

#### 6- المنطق:

هو أحد مجالات الفلسفة الإسلامية، وهو في أصله علم يوناني، انتقل إلى المسلمين مع غيره من العلوم عن طريق الترجمة، لكن مواقفهم قد اختلفت تجاه هذا العلم، وسوف نقدم نبذة عن هذا العلم، نحاول من خلالها أن نبرز الأصالة التي اشتمل عليها.

- عرَّف ابن سينا المنطق بأنه الصناعة النظرية التي تعرف أنه من أي الصور والمواد يكون الحد الصحيح الذي يسمى بالحقيقة حدا، والقياس الصحيح الذي يسمى بالحقيقة برهانا<sup>(1)</sup>.

وكان أرسطو صاحب الكلمة العليا في المنطق، وقد ظل محتفظا بهذه المكانة خلال العصور الوسطى كلها وما بعدها، فمعظم مدرسي الفلسفة يرفضون حتى اليوم في إصرار عنيد أن ينظروا إلى كشوف المنطق الحديث، وتراهم يتشبثون به تشبثا عجيبا<sup>(2)</sup>.

وقد انتقل المنطق الأرسطي إلى المسلمين ضمن الفلسفة اليونانية، وانقسم المسلمون تجاهه إلى طائفتين: الأولى – أعجبوا بهذا العلم، فراحوا يشرحونه، أو يلخصونه، أو يعلقون عليه، كما أنهم استخدموه في مناظراتهم، وجعلوه في كثير من الأحيان أداة لتفكيرهم (3).

وقد كان الغزالي أكثر المتابعين للمنطق الأرسطي على الجملة، إلا أنه حاول أن يلبسه ثيابا إسلامية، وخاصة في كتابه القسطاس المستقيم، حيث

<sup>(1)</sup> النجاة في المنطق والإلهيات، 1/ 10.

<sup>(2)</sup> رسل، تاريخ الفلسفة الغربية، 1/ 309.

<sup>(3)</sup> د. حامد طاهر، الفلسفة الإسلامية، ص 35- 36.

يتكلم عن موازين خمسة لا تخرج عن أشكال القياس الأرسطى $^{(1)}$ .

الطائفة الثانية - هاجمت المنطق ورفضته لما فيه من أخطاء وقصور، مثل: ابن حزم، ابن تيمية الذي قال عنه: "لقد كنت أعلم أن المنطق اليوناني لا يحتاج إليه الذكي، ولا ينتفع به البليد "(2).

وقد انتقد ابن تيمية المنطق الأرسطي في مبحثيه الرئيسين: الحد والقياس، مبينا عدم فائدة ما ذكر فيهما، ووضع طرقا جديدة للاستنباط مستمدة من القرآن والسنة، وهي طريقة الآيات، ومنهج قياس الأولى<sup>(3)</sup>.

وقد كشفت الدراسات الحديثة عن بطلان الآراء التي ألحت على أن المسلمين تبنوا منطق أرسطو وظلوا خاضعين له في جميع فروع دراساتهم وتفكيرهم، وقد تمكن أحد الباحثين العرب<sup>(4)</sup> بما قدم من وثائق مهمة من إثبات أن المسلمين نقدوا المنطق الأرسططاليسي وكشفوا عيوبه، كما تمكن باحث آخر<sup>(5)</sup> من إثبات أن المسلمين كان لهم منهج آخر يخالف منطق القياس، إذ إنهم وضعوا المنطق الاستقرائي كاملا، وقد وصل المسلمون عن طريق هذا المنهج إلى فكرة الخواص، وهي الفكرة التي صبغت المنطق الاستقرائي الحديث

<sup>(1)</sup> د. محمد رشاد سالم، مقارنة بين الغزالي وابن تيمية، ص 27.

<sup>(2)</sup> الرد على المنطقيين، ص 3.

<sup>(3)</sup> د. محمد رشاد سالم، مقارنة بين الغزالي وابن تيمية، ص 46.

<sup>(4)</sup> هو الدكتور علي سامي النشار في كتابه "مناهج البحث عند مفكري الإسلام واكتشاف المنهج العلمي في العالم الإسلامي".

<sup>(5)</sup> هو الدكتور محمود قاسم في كتابه "المنطق الحديث ومناهج البحث.

# بصبغتها (1).

# - أهم مؤلفات المسلمين في المنطق

| الكتاب                     | المؤلف              | م |
|----------------------------|---------------------|---|
| النجاة في المنطق والإلهيات | ابن سينا (ت: 428هـ) | 1 |
| - القسطاس المستقيم         | الغزالي (ت: 505)    | 2 |
| - معيار العلم              |                     |   |
| - محك النظر                |                     |   |

# - أهم المؤلفات في نقد المنطق

| الكتاب                   | المؤلف               | م |
|--------------------------|----------------------|---|
| الرد على المنطقيين       | ابن تيمية (ت: 728هـ) | 1 |
| صون المنطق والكلام عن فن | السيوطي (ت: 911)     | 2 |
| المنطق والكلام           |                      |   |

(1) د. كمال جعفر، دروس في الفلسفة، ص 148– 149.

#### 7- مناهج البحث

يعد هذا المجال من أهم ما ينبغي أن يتجه إليه دارسو الفلسفة الإسلامية في الوقت الحاضر؛ لأن الكشف عن هذه المناهج لدى مفكري الإسلام يعتبر بالإضافة إلى قيمته التاريخية - أفضل مدخل للتراث الإسلامي في جملته، فهو الذي يوضح الخطوات القياسية أو الاستقرائية التي اتبعها المفكرون والعلماء المسلمون في مختلف أوجه النشاط التي مارسوها (1)، كما أنه يبرز دور المسلمين في إرساء وتأسيس قواعد البحث العلمي (2).

ومما يذكر للمسلمين في هذا المجال أنهم اكتشفوا المنهج التجريبي ووضعوا طرقه، وذلك عندما أرادوا تحقيق العلة بين الأصل والفرع؛ مما يشهد بسبقهم أمثال "جون ستيورات مل"(3).

كما نجد أن ابن سينا قد اعتنى بالملاحظة والتجربة، واستخرج منهما القوانين الكلية، وقد وضع في أول كتابه "القانون" قواعد للتجريب سبق بها "جون ستيورات مل" بقرون طويلة (4).

ويرتبط بهذا المجال عدة مجالات أخرى (5):

علماء الحديث، وهو يعد من -1

<sup>(1)</sup> د. حامد طاهر، الفلسفة الإسلامية، ص 37.

<sup>(2)</sup> د. رزق الشامي، مدخل إلى دراسة الحكمة، ص 70.

<sup>(3)</sup> د. كمال جعفر، دروس في الفلسفة، ص 149.

<sup>(4)</sup> د. أحمد فؤاد الأهواني، الفلسفة الإسلامية، ص 82، 116.

<sup>(5)</sup> د. حامد طاهر، الفلسفة الإسلامية، ص 37.

أهم المناهج التي تجلت فيها عبقرية المسلمين.

2- مناهج الجدل وآداب البحث والمناظرة، وهي مناهج خاصة بالنقاش الذي كان يدور بين علماء المسلمين: أصوله وحدوده ونماذجه، وقد شاع استخدامها كثيرا في كل من الفقه وعلم الكلام.

ولا يخفى على الباحثين أننا نجد أصول هذه المناهج واضحة وصريحة في القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة، فهما المصدر الرئيس للوقوف على معالم هذه المنهاج وأصولها الصحيحة.

وما أحوجنا الآن إلى دراسة هذه المناهج الإسلامية الخالصة التي افتقدناها في كثير من أمور حياتنا العلمية، والتي كانت سببا في تقدم أسلافنا وبراعتهم وتحضرهم.

#### ومن المؤلفات التي اهتمت بمجال البحث العلمي

- كتاب القانون في الطب لابن سينا، في ميدان العلوم التجريبية.
- كتاب الفقيه والمتفقه للخطيب البغدادي، كتاب جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البر، وكتاب تذكرة السامع والمتكلم في أدب العالم والمتعلم لابن جماعة، كل ذلك في ميدان العلوم الدينية.

# الفصل الخامس خصائص الفلسفة الإسلامية

#### تمهيد:

لا شك أن الفلسفة الإسلامية قد تأثرت بالفلسفة اليونانية، وأن الفلاسفة المسلمين قد نسجوا على منوال أفلاطون وأرسطو وأفلوطين، وأخذوا عنهم معظم آرائهم ونظرياتهم، ولكن تأثر فلاسفة الإسلام بفلاسفة اليونان لا يخفى ملامحهم الخاصة، فهم، وإن فتنوا بأرسطو، واتبعوا آراءه، ونسجوا على منوال الأفلاطونية الحديثة في كثير من أفكارهم، إلا أن التيارات الفكرية المتعددة التي جمعوا بينها في ثقافتهم جعلت فلسفتهم مشابهة لفلسفة اليونان في أصولها ومبادئها، مباينة لها في مقاصدها وغاياتها.

ويلاحظ أن تأثر فلاسفة الإسلام بفلاسفة اليونان متفاوت، فبينما نجد الكندي، والفارابي، وابن سينا، وابن رشد يقلدون أفلاطون وأرسطو، نجد الغزالي وابن خلدون يبتعدان كل البعد عن أصول الفلسفة اليونانية. وإذا علمت أن الظروف التي عاش فيها فلاسفة الإسلام مختلفة عن الظروف التي عاش فيها فلاسفة اليونان لم تعجب لما اشتمات عليه فلسفتهم من مفارقة للفلسفة اليونانية (1).

لقد امتازت الفلسفة الإسلامية بموضوعاتها وبحوثها، بمسائلها ومعضلاتها، وبما قدمت لهذه وتلك من حلول، فهي تعنى بمشكلة الواحد والمتعدد، وتعالج الصلة بين الله ومخلوقاته، وتحاول أن توفق بين الوحي والعق، بين العقيدة والحكمة، بين الدين والفلسفة، وأن تبين للناس أن الوحي لا يناقض العقل، فهذه الفلسفة وليدة البيئة التي نشأت فيها والظروف التي أحاطت

<sup>(1)</sup> جميل صليبا، تاريخ الفلسفة العربية، 23.

ر<sub>1</sub>) الما

ويمكن حصر خصائص هذه الفلسفة وسماتها فيما يلى (2):

#### 1- وحدة الفلسفة الإسلامية

تمثل الفلسفة الإسلامية وحدة لا سبيل إلى إنكارها على الرغم من اختلاف الأماكن التي ظهرت فيها، والمؤلفات التي صنفت فيها، كما أن نفس الملامح الأساسية الموجودة عند فلاسفة المسلمين في المشرق هي بعينها الموجودة عندهم في المغرب، ونقطة البداية عندهم واحدة هي الحقائق القرآنية وتعاليم الإسلام المتعلقة بالحياة اليومية، ويتميز أولئك الفلاسفة بنفس التكوين المدرسي المستمد من النشأة الدينية العامة لهم، وهم توصلوا إلى نفس النتائج في النقط الأساسية المتعلقة بالله تعالى والخلق والإنسان وتنظيم الدولة، وهم يشتركون في ظروف الحياة من ازدهار ونمو، وهي الظروف التي كان يتسم بها المجتمع الإسلامي في العصور الوسطى(3).

وعلى الرغم من اختلاف الآراء بين الفلاسفة في بعض التفاصيل والجزئيات، فإن هذه الفلسفة تلتقى في مذهب شامل ونظريات مشتركة.

#### 2 - فلسفة دينية

ومعنى ذلك أن هذه الفلسفة تقوم على أساس من الدين، فإنها نشأت في

<sup>(1)</sup> د. مدكور، في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيقه، 1/ 23- 24، 2/ 7.

<sup>(2)</sup> اعتمدت في هذا الموضوع بصورة كبيرة على كتاب أ.د/ إبراهيم مدكور، في الفلسفة الإسلامية، 2/ 154 وما بعدها، وانظر: مهرداد مهرين، فلسفة الشرق، ص 436 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> تراث الإسلام، 43/2.

قلب الإسلام، وتربى رجالها على تعاليمه، وأشربوا بروحه، وعاشوا جوه، وقد جاءت هذه الفلسفة كذلك امتدادا لأبحاث دينية ودراسات كلامية سابقة؛ ولذا فإنه من الخطأ الظن أن الفكر الفلسفي في الإسلام لم يولد إلا في القرن الثالث الهجري علي يد الكندي أول فيلسوف في الإسلام، بل سبقه في مدرسة المعتزلة مفكرون آخرون ذوو مذاهب فلسفية مكتملة، أمثال: النظام، وأبي الهذيل العلاف.

وهذه الفلسفة دينية أيضا بمعنى أن موضوعاتها موضوعات دينية، تبدأ بالواحد، وتحلل فكرة الألوهية تحليلا دقيقا، كما أن أصحابها حاولوا أن يدعموا آراءهم بأسانيد من الكتاب والسنة.

فهي تشتمل على عناصر دينية مأخوذة من القرآن الكريم، ولكنها بدلا من اقتباسها كعناصر دينية، تسعى إلى التوفيق بين الدين والعقل بقصد إعطاء الدين صفة علمية. وهكذا استطاعت أن تصل إلى العقول المؤمنة، أو على الأقل تلك العقول التي ترغب في التوفيق بين عقيدتها وبين العقل والعلم (1).

#### 3- فلسفة روحية

ويراد بذلك أنها تعول على الروح تعويلا كبيرا، وهذه الصفة نتيجة لازمة عن الصفة السابقة، فما من فلسفة دينية إلا وللروح فيها نصيب ملحوظ، والأديان تخاطب القلوب والعقول، ولذا سنرى أن فلاسفة الإسلام قد اهتموا بدراسة الروح (النفس) وما يتعلق بها، ومن آرائهم في هذا الباب أن الروح هي مصدر الحياة والحركة والإدراك<sup>(2)</sup>، ووسيلة البهجة والسعادة.

<sup>(1)</sup> تراث الإسلام، 46/2.

<sup>(2)</sup> انظر: ابن سينا، النجاة في المنطق والإلهيات، 2/ 27 وما بعدها.

#### 4- فلسفة عقلية

وبرغم الطابع الديني والروحي للفلسفة الإسلامية، فإنها تعتد بالعقل اعتدادا كبيرا، وتعول عليه التعويل كله في تفسير مشكلة الألوهية والكون والإنسان، فعلى سبيل المثال يستخدم الفارابي العقل في تفسير الألوهية، فيذكر أن الله عاقل بالفعل، وهو أيضا معقول بجوهره، وهو يعقل ذاته بذاته، فيصير بما يعقل من ذاته عاقلا وعقلا بالفعل، وبما أن ذاته تعقله، فإنه يصير معقولا بالفعل، فهو عقل ومعقول وعاقل، وهو كله ذات واحدة، وجوهر واحد غير بالفعل، فهو عقل ومعقول وعاقل، وهو كله ذات واحدة، فقوله الله عقل، منقسم (1)، وهذا التفسير قد أخذه الفارابي عن الفلسفة الأرسطية، فقوله الله عقل، ويعقل ذاته قد سبقه إليه أرسطو (2).

كما أن هؤلاء الفلاسفة يعتقدون أن العقل قادر على إدراك الحقيقة، وأن النفس الإنسانية، التي تجرد ماهيات الموجودات من اللواحق الحسية والصور المتخيلة، تستطيع في نظرهم أن تقلب هذه الصور إلى معقولات كلية بتأثير عقل مفارق يطلقون عليه اسم العقل الفعال(3).

وفلاسفة الإسلام بنزعتهم العقلية السابقة يلتقون بوجه خاص مع المعتزلة الذين سبقوهم إلى تعظيم العقل، والنزول عند حكمه في الكثير من المسائل، مثل حسن الأشياء وقبحها، وغيرها من المسائل.

### 5- فلسفة توفيقية

من أهم خصائص الفلسفة الإسلامية أنها فلسفة توفيقية، أي إنها تحاول

<sup>(1)</sup> آراء أهل المدينة الفاضلة، ص 46- 47.

<sup>(2)</sup> د. مدكور، في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيقه، 2/ 82- 83.

<sup>(3)</sup> جميل صليبا، تاريخ الفلسفة العربية، 23- 24.

أن تقرب بين وجهات النظر المتعارضة (1)، وجاء هذا التوفيق على نمطين:

الأول – التوفيق بين الفلاسفة بعضهم ويعض، وللفارابي في هذا موقف واضح، فقد حاول التوفيق بين أفلاطون وأرسطو، وقد دفعه إلى هذا الأمر أنه يؤمن بوحدة الفلسفة، وأن كبار الفلاسفة يجب أن يتفقوا فيما بينهم، ما دامت الحقيقة هدفهم جميعا، ولا شك في أن أفلاطون وأرسطو هما زعيما الفلسفة، ولا سبيل أن يتصور خلاف بينهما.

وقد أبرز الفارابي محاولته السابقة في كتاب بعنوان "الجمع بين رأيي الحكيمين"، بيَّن فيه أنه لا يوجد خلاف بين أفلاطون وأرسطو.

وعلى الرغم من أن أساس هذه المحاولة كان خاطئا؛ لأن الأفلاطونية شيء والأرسطية شيء، فإن هذه المحاولة كان لها شأن كبير في تاريخ الفلسفة الإسلامية، فهي نقطة بدء سار عليها الفلاسفة اللاحقون، كما أنها مثلت أساسا من الأسس التي قامت عليها الفلسفة الإسلامية.

الثاني - التوفيق بين الفلسفة والدين (2)، وإذا كان التوفيق بين أفلاطون وأرسطو يمثل أساسا من الأسس التي قامت عليها الفلسفة الإسلامية، فإن التوفيق بين الدين والفلسفة يمثل أساسها الثاني، وقد حاول فلاسفة الإسلام التوفيق بين الفلسفة والدين، وشغلوا جميعا بهذه المسألة دون استثناء، بدءا من الكندي إلى ابن رشد، وبذلوا في هذا جهودا ملحوظة، وأدلوا بآراء لا تخلو من جدة وطرافة، وكان لمجهودهم أثر في انتشار الفلسفة ونفوذها إلى صميم

<sup>(1)</sup> د. مدكور، في الفلسفة الإسلامية، 2/ 159، وانظر: جميل صليبا، تاريخ الفلسفة العربية، ص 25.

<sup>(2)</sup> وسوف نعرض لهذه المسألة بالتفصيل في مبحث خاص.

الدراسات الإسلامية الأخرى.

ويتمثل التوفيق في التقريب والجمع بين الجانبين، حيث إن الفلسفة تشتمل على أمور لا تتفق مع الدين، وفي بعض النصوص الدينية ما قد لا يتمشى مع وجهة النظر الفلسفية؛ لذلك عني فلاسفة الإسلام بأن يصبغوا الفلسفة بصبغة دينية، وأن يكسوا بعض التعاليم الدينية بكساء فلسفى.

6- أنها فلسفة تبدي ولعا بمسألة المعرفة وأسسها المتعلقة بالنفس والوجود. والناظر في الرسائل التي كتبها حول العقل كل من الكندي والفارابي وابن سينا يجد تحليلا دقيقا ومفصلا لقوى النفس المختلفة والمراحل التي يجب أن تمر بها، بما في ذلك طهارة الخلق حتى تصل إلى الاتحاد مع مصدر الموجودات كلها(1).

### 7- فلسفة وثيقة الصلة بالعلم

فهذه الفلسفة تغذي العلم ويغذيها، وتأخذ عنه ويأخذ عنها، ففي الدراسات الفلسفية علم وقضايا علمية كثيرة، وفي البحوث العلمية نظريات فلسفية.

وفيما يلي الأمثلة والشواهد التي تؤكد على الصلة القوية والعلاقة الوطيدة بين الفلسفة والعلم:

- الكندي كان عالما قبل أن يكون فيلسوفا، وقد ذكر القفطي أنه كان عالما بالطب والحساب والنجوم<sup>(2)</sup>.

<sup>(1)</sup> تراث الإسلام، 2/46، وانظر: صليبا، تاريخ الفلسفة العربية، 24.

<sup>(2)</sup> إخبار العلماء بأخبار الحكماء، ص 240، وانظر: ابن أبي أصيبعة، عيون الأنباء في طبقات الأطباء، ص 286، ابن النديم، الفهرست، ص 357.

- الفارابي برع في العلوم الرياضية، وفي صناعة الطب<sup>(1)</sup>.
- وكان ابن سينا طبيبا بارعا، وقد برز في علم الطب في أقل مدة، حتى بدأ فضلاء الطب يقرأون عليه علم الطب، وقد دوَّن تجاربه في كتاب "القانون"<sup>(2)</sup>، الذي يعد من أهم المؤلفات الطبية العربية<sup>(3)</sup>.

وهذه الشواهد السالفة تبين مدى العلاقة الوثيقة بين العلوم والدراسات الفلسفية في الإسلام، ولا يمكن أن يفهم أحدها بدون الآخر، ويوم أن ضعف البحث الفلسفي، ضعفت معه الدراسات العلمية.

لقد كانت الفلسفة الإسلامية وثيقة الصلة بالدراسات العلمية المختلفة عند المسلمين من طب وكيمياء وفلك ورياضة ونبات وحيوان، وكان فلاسفتهم علماء، وعلماؤهم فلاسفة، ولا حياة لفلسفة في أي عصر من العصور بمعزل عما يجري في هذا العصر من بحوث وحركات علمية (4).

وعلى الرغم من هذه الصلة الوثيقة بين الفلسفة والعلم، فإنهما يختلفان في كثير من الأمور، من أهمها<sup>(5)</sup>:

1 أن غاية العلم وضع القوانين العامة التي تفسر الظواهر الحسية موضوع الدراسة، أما غاية الفلسفة فهي دراسة الوجود اللامادي ولواحقه.

2- طبيعة الموضوعات التي يدرسها العلم حسية، يتيسر علاجها

<sup>(1)</sup> ابن أبي أصيبعة، عيون الأنباء في طبقات الأطباء، ص 603.

<sup>(2)</sup> ابن أبي أصيبعة، عيون الأنباء في طبقات الأطباء، ص 438.

<sup>(3)</sup> د. مدكور، في الفلسفة الإسلامية، 2/ 161.

<sup>(4)</sup> د. مدكور، في الفلسفة الإسلامية، 2/ 9.

<sup>(5)</sup> د. توفيق الطويل، أسس الفلسفة، ص 213- 215.

باصطناع المنهج العلمي القائم على المشاهدة والتجربة، أما طبيعة الموضوعات التي تدرسها الفلسفة فهي عقلية، تقتضي اصطناع مناهج الاستتباط العقلي.

- 3- العلم يهدف إلى الكشف عن العلل القريبة المباشرة للموجودات. المحسوسة، بينما تهدف الفلسفة إلى الكشف عن العلل الأولى للموجودات.
- 4- الحقائق العلمية تُستمد من التجربة، بينما تستقي الحقائق الفلسفية من العقل.
- 5- المعرفة العلمية تتناول وصف الواقع وتقرير حالته بالملاحظة والتجربة، أما المعرفة الفلسفية فإن من فروعها ما يتجاوز الواقع إلى وضع المثل العليا (فلسفة القيم).

# الفصل السادس من قضايا الفلسفة الإسلامية

أولا- قضية التوفيق بين الفلسفة والدين ثانيا- قضية خلود النفس

### أولًا - قضية التوفيق بين الفلسفة والدين:

تعد قضية التوفيق بين الفلسفة والدين من أهم القضايا التي شغلت فلاسفة الإسلام، وقد استنفدت منهم جهدا كبيرا، وسبب ذلك أنهم حين وصلتهم الفلسفة اليونانية، وخاصة فلسفة أرسطو، وجدوا فيها بعض الآراء التي قد تبدو مخالفة لآراء الشريعة الإسلامية، ولما كان هؤلاء الفلاسفة حريصين على التمسك بدينهم، بالإضافة إلى تعلقهم بالفلسفة اليونانية، فقد وجدوا من الواجب عليهم الخوض في موضوع التوفيق بين الفلسفة والدين وإثبات العلاقة بينهما (1)، ونظرا لأهمية هذه القضية في الفكر الفلسفي فقد جعلها بعض الغربيين مناط الابتكار في الفلسفة الإسلامية (2).

على أنه كانت هناك عدة عوامل داخلية أوجبت على فلاسفة الإسلام أن يوفقوا بين الدين والفلسفة، هذه العوامل ترجع لثلاث(3):

- (أ) بُعد شقة الخلاف بين الإسلام وفلسفة أرسطو في كثير من المسائل.
- (ب) مهاجمة كثير من رجال الدين لكل بحث عقلي لا يتقيد في نتائجه بالعقيدة المقررة سابقا، ويتبع هذا في أغلب الحالات اضطهاد الشعب والأمراء للمفكرين الأحرار ولو نوعا ما مدفوعين بدوافع لا تتصل بسبب متين بالدين في الحقيقة في كثير من الأحيان.

<sup>(1)</sup> د. عاطف العراقي، دراسات في مذاهب فلاسفة المشرق، ص 28، وانظر: جميل صليبا، تاريخ الفلسفة العربية، ص 25، د. محمد يوسف موسى، بين الدين والفلسفة، ص45.

<sup>(2)</sup> د. مصطفى عبد الرازق، تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية، ص 83.

<sup>(3)</sup> د. محمد يوسف موسى، بين الدين والفلسفة، ص 47- 48.

(ج) وأخيرا، رغبة الفلاسفة أنفسهم في أن يكونوا بمنجاة من هذا كله؛ ليستطيعوا العمل في هدوء، ولئلا يهاجمهم الناس حين يرون أو يظنون أنهم على غير وفاق مع الدين.

من أجل ذلك كله وجدنا كل فلاسفة الإسلام يحاولون هذه المحاولة بكل ما أوتوا من قوة وجهد.

وقد اتخذت محاولات التوفيق هذه صورا شتى، حصرها الأستاذ الدكتور كمال جعفر في خمس صور، هي (1):

1- التركيز على الغاية من الفلسفة والدين، وبيان أنها وإحدة، وأمثال هؤلاء نشدوا التوفيق في غاية كل من الأخلاق والدين من حيث سعادة الإنسان، ومثال هذه الصورة محاولة ابن مسكويه.

2- المقارنة العامة بين الخطوط الأساسية لكل من الدين والفلسفة، رغم اختلاف منهجيهما، مثل محاولة ابن رشد.

3- تأليف رسائل موجزة تشرح كيف يصل الفكر الحر النزيه إلى الحقائق الكبرى التي نادى بها الدين الحق، من إثبات وجود الله وصفاته، مثل ابن مسرة.

4- محاولة إلباس بعض المصطلحات والمبادئ الفلسفية ثوبا دينيا، كما يظهر ذلك في نظرية الصدور والفيض لدى كل من الفارابي وابن سينا.

5- الاعتماد على الرمز والقصص المفضى إلى نفس الغاية من إثبات قدرة العقل على الوصول والترقى المتدرج إلى الملأ الأعلى والوقوف على نفس الحقائق التي دعا إليها الدين، مثل قصة حي بن يقظان لدي كل من ابن سينا،

(1) دروس في الفلسفة، ص 171.

وابن طفيل، والسهروردي.

وسوف نركز على نموذجين فقط من النماذج التي اهتمت بهذه القضية، هما: الكندي، ابن رشد.

#### 1 - الكندى

يذكر الشيخ مصطفى عبد الرازق أن الكندي هو الذي وجه الفلسفة الإسلامية وجهة الجمع بين أفلاطون وأرسطو، وهو الذي وجهها في سبيل التوفيق بين الفلسفة والدين<sup>(1)</sup>.

وهناك عدة أسباب دفعت الكندي للخوض في مسألة التوفيق بين الفلسفة والدين، أهمها<sup>(2)</sup>:

2- أن الفلسفة في عصر الكندي كان يُنظر إليها نظرة شك وارتياب، فوجد الكندي أنه من الواجب عليه أن يدافع عن النظر العقلي الفلسفي، فحاول جاهدا أن يثبت أن الفلسفة لا تتعارض مع الدين.

-3 أن الكندي نفسه قد لحقه الأذى بسبب اشتغاله بالفلسفة(3)، فأراد أن

-

<sup>(1)</sup> فيلسوف العرب والمعلم الثاني، ص 47.

<sup>(2)</sup> د. عاطف العراقي، دراسات في مذاهب فلاسفة المشرق، ص 29- 30.

<sup>(3)</sup> ذكر ابن النديم أن أبا معشر جعفر بن محمد البلخي من أصحاب الحديث كان

يبين أنه لا تعارض بين الفلسفة والدين.

وقد مهد الكندى لرأيه في التوفيق بين الفلسفة والدين بعدة أمور ، منها $^{(1)}$ :

- 1 أن الفلسفة علم الحق، أو على حد تعبيره علم الأشياء بحقائقها والحكمة ضالة المؤمن يأخذها أنى وجدها، ويشكر أصحابها (3).
- 2- دعوته معارضي الفلسفة إلى وجوب دراستها أولا، حتى تكون معارضتهم لها مبنية على معرفة وبرهان.
- 3- بيانه أن الفلسفة لا تغني عن الدين، فعلى الرغم من إعجاب الكندي بالفلسفة، فإنه يرى أنها لا يمكن أن تقوم مقام الدين أو تغنى عنه.

#### - مظاهر التوفيق لدى الكندى:

تناول الكندي قضية التوفيق بين الفلسفة والدين في بعض رسائله، ومن أهمها رسالته إلى المعتصم بالله في الفلسفة الأولى، ومن مظاهر التوفيق البادية في هذه الرسالة<sup>(4)</sup>:

1- الاتفاق بين الدين والفلسفة في الموضوع، فقد بين الكندي في هذه الرسالة أن الفلسفة تشتمل على علم الربوبية وعلم الوحدانية، وعلم الفضيلة،

\_\_

يضاغن الكندي، ويغري به العامة، ويشنع عليه بعلوم الفلاسفة. انظر: الفهرست، ص 386، ابن أبي أصيبعة، عيون الأنباء، ص 286.

- (1) د. عبد المقصود عبد الغني، دراسات في الفكر الفلسفي عند المسلمين، ص 142- 143.
  - (2) كتاب الكندي إلى المعتصم بالله، ص 97.
    - (3) السابق، ص 102.
  - (4) د. عبد المقصود عبد الغني، دراسات في الفكر الفلسفي، ص 144.

وجملة علم كل نافع والسبيل إليه، والبعد عن كل ضار والاحتراس منه، وهذه الموضوعات يشتمل عليها الدين أيضا، فإن الرسل قد أتوا بالإقرار بربوبية الله وحده، وبلزوم الفضائل، وترك الرذائل<sup>(1)</sup>.

فالكندي قد أظهر في رسالته السابقة أن الموضوعات التي تتناولها الفلسفة هي نفسها الموضوعات والقضايا التي جاء بها الأنبياء، ولذا فإن الفلسفة لا تتعارض مع الدين في هذا الجانب.

2- الفلسفة تتفق مع الدين في الغاية والهدف، فغرض الفيلسوف في علمه وعمله معا هو إصابة الحق والعمل به (2)، وهذا غرض الدين أيضا.

3- الاتفاق بينهما في الاعتماد على العقل، فإذا كانت الفلسفة تعتمد على العقل، فإن الدين يعتمد عليه أيضا، يقول الكندي:"إن قول الصادق محمد صلوات الله عليه وما أدى عن الله عز وجل لموجود جميعا بالمقاييس العقلية، التي لا يدفعها إلا من حُرم صورة العقل، واتحد بصورة الجهل من جميع الناس"(3).

وعلى الرغم من محاولة الكندي بيان عدم التعارض بين الفلسفة والدين؛ فإنه يؤكد على أن هناك فروقا بينهما، من أهمها<sup>(4)</sup>:

- أن هناك فرقا في المصدر، فعلوم الأنبياء تكون من الله تعالى بلا طلب ولا تكلف ولا بحث ولا بحيلة بالرياضات والمنطق، أما علوم

<sup>(1)</sup> في الفلسفة الأولى، ضمن رسائل الكندي الفلسفية، ص 104.

<sup>(2)</sup> كتاب الكندي إلى المعتصم بالله، ص 97.

<sup>(3)</sup> رسالة الكندي إلى أحمد بن المعتصم، ص 244.

<sup>(4)</sup> الكندي، كمية كتب أرسطوطاليس، ص 372 وما بعدها.

الفلاسفة ففيها جهد واكتساب، وبحث دءوب وتروض.

- هناك أيضا فرق في العبارة، فعبارة الأنبياء تتسم بالإيجاز والبيان وقرب السبيل والإحاطة بالمطلوب، كجواب النبي صلى الله عليه وسلم فيما سأله المشركون عن إحياء الموتى (1)، وهذا الجواب الإلهي الذي أوحاه الله إلى رسوله لا يمكن لأي فيلسوف أن يجمع مثله.

وأخيرا، فقد هيأت هذه الأسس والقواعد التي وضعها الكندي لمحاولته، هيأت لها القبول بين كثير من المسلمين، وإذا كانت محاولته تتفق مع محاولات الفلاسفة المسلمين الذين ساروا على دربه في القول بوحدة الحقيقة الفلسفية والدينية، فإنها تتميز عن كثير منها بأنها حافظت على مكانة الدين وسموه، وأكدت تقوقه على الفلسفة<sup>(2)</sup>.

#### 2- این رشد

كان ابن رشد من أبرز فلاسفة الإسلام الذين حاولوا التوفيق بين الفلسفة والدين، وقد خصص لهذا الغرض كتابا بعنوان "فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال"، وسوف نقف الآن على أبرز ملامح محاولته تلك.

### - أسباب اهتمامه بهذه القضية<sup>(3)</sup>:

1 أن الجمهور قد صُرح لهم بالحكمة، ولم يكن ذلك جائزا لهم، فظنوا أن الحكمة تخالف الشريعة، فكان واجبا على العلماء أن يوضحوا لهم أن

<sup>(2)</sup> د. عبد المقصود عبد الغني، دراسات في الفكر الفلسفي، ص 144.

<sup>(3)</sup> د. عبد المقصود عبد الغني، دراسات في الفكر الفلسفي، ص 250- 252.

الحكمة لا تخالف الشريعة، ويرى ابن رشد أن قولهم بالمخالفة يرجع إلى أنهم لم يقفوا على كنههما بالحقيقة<sup>(1)</sup>.

2- أن ابن رشد قد تعرض لكثير من الأذى جراء اشتغاله بالفلسفة، وخصوصا أنه غالى في حب فلسفة أرسطو والاهتمام بها، فأراد من خلال تلك المحاولة بيان أن الفلسفة والدين لا يتعارضان.

3- أنه في عصر ابن رشد قد ظهرت دعوات التكفير والرمي بالزندقة والمروق عن الدين لمن يخالف في فهم الشريعة، فحاول ابن رشد تخفيف حدة التكفير، فبين أن الفلسفة لا تخالف الدين ولا تتعارض معه.

#### مبادئ التوفيق ومظاهره عند ابن رشد:

استند ابن رشد في تناوله لقضية التوفيق بين الفلسفة والدين على مجموعة من المبادئ، بيَّن من خلالها أن الفلسفة لا تتعارض مع الدين، وهذه المبادئ هي (2):

103

<sup>(1)</sup> مناهج الأدلة في عقائد الملة، ص 184.

<sup>(2)</sup> د. محمد يوسف موسى، بين الدين والفلسفة، ص90 وما بعدها، د. عبد المقصود عبد الغنى، دراسات في الفكر الفلسفي، ص 253 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> فصل المقال، ص 22.

2- ضرورة التأويل، فهو خير للشريعة والحكمة، وفي هذا المبدأ يرى ابن رشد أنه إذا كانت هذه الشريعة، حقا وداعية إلى النظر المؤدي إلى معرفة الحق، فإنا نعلم على القطع أنه لا يؤدي النظر البرهاني إلى مخالفة ما ورد به الشرع، فإن الحق لا يضاد الحق، بل يوافقه ويشهد له،وإذا كان هذا هكذا، فإن أدى النظر البرهاني إلى نحو ما من المعرفة بموجود ما، فلا يخلو ذلك الموجود أن يكون قد سكت عنه في الشرع أو عرف به، فإن كان مما قد سكت عنه فلا تعارض هنالك، هو بمنزلة ما سكت عنه من الأحكام، فاستنبطها الفقيه بالقياس الشرعي، وإن كانت الشريعة نطقت به، فلا يخلو ظاهر النطق أن يكون موافقاً لما أدى إليه البرهان فيه أو مخا لفا، فإن كان موافقا، فلا قول هنالك، وإن كان مخالفاً، طلب هنالك تأويله.

3- وضع قواعد خاصة بتأويل النصوص.

لما كان التأويل ضروريا من وجهة نظر ابن رشد، فقد رأى أنه يجب معرفة ما يجوز تأويله من الشرع وما لا يجوز، وهذا فيما يسمى عنده بقانون التأويل، وقد قسم ابن رشد المعاني الشرعية إلى خمسة أقسام<sup>(2)</sup>:

الأول- أن يكون المعنى الذي صرح به الشرع هو بعينه المعنى الموجود بنفسه، وتأويل هذا القسم خطأ، لأنه يجب أن يحمل على ظاهره.

الثاني - أن يكون الذي صرح بمثاله لا يُعلم إلا بمقاييس بعيدة مركبة، وتأويل هذا خاص بالراسخين في العلم، ولا يحوز التصريح به لغيرهم.

الثالث - أن يكون المعنى مصرح به من خلال مثال يُعلم بعلم قريب أنه

<sup>(1)</sup> فصل المقال، ص 31- 32.

<sup>(2)</sup> مناهج الأدلة في عقائد الملة، ص 248- 250.

مثال، ولماذا هو مثال، فتأويل هذا مقصود، والتصريح به واجب.

الرابع – أن يكون يُعلم بعلم قريب أنه مثال لشيء، ويُعلم لماذا هو مثال بعلم بعيد، وهذا لا يتأوله إلا الخواص من العلماء.

الخامس – أن يُعلم بعلم قريب لماذا هو مثال، ويُعلم بعلم بعيد أنه مثال، وهذا لا يتأوله إلا الخواص من العلماء.

كانت هذه أهم ملامح ومظاهر قضية التوفيق عند ابن رشد، وقد اتضح منها أنه يعد أفضل فيلسوف مسلم عالج هذه القضية معالجة علمية برهانية، فقد حددها بدقة، وقدم لها حلا يعتبر جديدا لا أثر فيه للتقليد، وعرضها عرضا منهجيا بطريقة إجمالية، ثم بطريقة تفصيلية، وهو بذلك قد فاق جميع الفلاسفة المسلمين الذين لم يفعلوا أكثر من أن أشاروا بصفة إجمالية إلى الاتفاق بين الدين والفلسفة، دون أن يعنوا بالبرهنة التفصيلية المنهجية على وجهة نظرهم (1).

<sup>(1)</sup> د. عبد المقصود عبد الغني، دراسات في الفكر الفلسفي عند المسلمين، ص 250- 252 250

# فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                                    |
|--------|------------------------------------------------------------|
| 7      | الفصل الأول – عوامل نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام          |
| 9      | النوع الأول - عوامل داخلية                                 |
| 9      | 1- القرآن والسنة                                           |
| 10     | 2- التشجيع الرسمي والشعبي للحكماء والعلماء                 |
| 11     | 3- إيجاد الحلول للمشكلات المستجدة                          |
| 11     | النوع الثاني- عوامل خارجية                                 |
| 11     | - الترجمة                                                  |
| 23     | الفصل الثاني- الفلسفة عند المسلمين (التعريف والتسمية)      |
| 25     | أولا - تعريفات الفلسفة                                     |
| 30     | ثانيا – تسمية الفلسفة                                      |
| 35     | الفصل الثالث - موقف المستشرقين من الفلسفة الإسلامية        |
| 39     | أسباب إعاقة المسلمين عن النظر العقلي                       |
| 40     | السبب الأول- القرآن الكريم وموقفه من النظر العقلي.         |
| 44     | السبب الثاني- معارضة أهل السنة للفلسفة                     |
| 45     | السبب الثالث- السيادة المطلقة التي منحها المسلمون لفلسفة   |
|        | أرسطو.                                                     |
| 46     | السبب الرابع- طبيعة العقلية العربية التي تميل إلى الخرافة. |
| 51     | الفصل الرابع- مجالات الفلسفة الإسلامية                     |
| 53     | توطئة                                                      |
| 55     | 1- علم الكلام                                              |

| 60 | 2- الفلسفة الإسلامية التقليدية             |
|----|--------------------------------------------|
| 60 | التعريف بفلاسفة الإسلام في المشرق والمغرب. |
| 60 | – الكندي                                   |
| 61 | – الفارابي                                 |
| 61 | - إخوان الصفا                              |
| 62 | – ابن سینا                                 |
| 62 | – ابن باجة                                 |
| 63 | – ابن طفیل                                 |
| 63 | – ابن رشد                                  |
| 63 | - أقسام الفلسفة عند فلاسفة المسلمين        |
| 71 | 3- علم التصوف                              |
| 76 | 4- علم أصول الفقه                          |
| 79 | 5- علم الأخلاق                             |
| 84 | 6- المنطق                                  |
| 87 | 7- مناهج البحث                             |
| 89 | الفصل الخامس - خصائص الفلسفة الإسلامية     |
| 91 | تمهيد                                      |
| 92 | 1- وحدة الفلسفة الإسلامية                  |
| 92 | 2 – فلسفة دينية                            |
| 93 | 3- فلسفة روحية                             |
| 93 | 4- فلسفة عقلية                             |
| 94 | 5- فلسفة توفيقية                           |

| 96  | 6- فلسفة تبدي ولعا بمسألة المعرفة         |
|-----|-------------------------------------------|
| 96  | 7- فلسفة وثيقة الصلة بالعلم               |
| 99  | الفصل السادس - من قضايا الفلسفة الإسلامية |
| 101 | أولًا – قضية التوفيق بين الفلسفة والدين   |





# رؤية الكلية:

الريادة والتميز في إعداد الخريجين المتخصصين في اللغة العربية وعلومها، والعلوم الإسلامية على المستوى القومي والإقليمي والدولي"

## رسالة الكلية:

تقدم كلية دار العلوم جامعة الفيوم برامج أكاديمية وبحثية وتدريبية رائدة في تعليم اللغة العربية وعلومها وآدابها والعلوم الإسلامية من خلال تنمية مستدامة لبيئة تعليمية محفزة، وإنتاج بحوث متميزة، وبناء شراكات فاعلة محليا وعالميا، تسهم الكلية من خلالها في نشر اللغة العربية وبحث قضايا المجتمع واللغة ومعالجة المشكلات اللغوية والأدبية والشرعية والفكرية والتاريخية في إطار من القيم الأخلاقية ومعايير الجودة والتحول الرقمي."

# الأهداف الإستراتيجية للكلية:

1- المحافظة على اللغة العربية وآدابها وتفعيلها وفق التطورات العصرية بما يحقق لها استيعاب مستجدات الفكر والثقافة والتطور العلمي والتكنولوجي. 2- تفعيل دور اللغة العربية لتظل محتفظة بمكانتها اللائقة بين لغات العالم في المحافل الدولية

3- توجيه بعض بحوث الدراسات العليا إلى تقويم مقررات اللغة العربية وآدابها في التعليم قبل الجامعي ،واقتراح الحلول المناسبة للنهوض بمستوى أدائها ، وتحقيق أهدافها المرجوة . 4- تعليم اللغة العربية وآدابها للناطقين بغيرها؛ بما يسهم في تحقيق العالمية لها. 5- التعريف بالحضارة العربية الإسلامية، من خلال تحقيق المخطوطات وإعادة عرض المطبوعات التراثية القديمة بصورة عصرية تناسب الوجه الحضاري الصحيح للعربية وعلومها.

6- تصحيح المفاهيم الخاطئة ، المتعلقة بالفكر الإسلامي في القديم والحديث . 7- إعداد أجيال صالحة تسهم في بناء المجتمع وتتميته، بما يحقق للأسرة ترابطها وللوطن أمنه واستقراره وللأمة هويتها.